
ТРУДЫ 
БЕЛГОРОДСКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ  

ДУХОВНОЙ СЕМИНАРИИ
(С МИССИОНЕРСКОЙ НАПРАВЛЕННОСТЬЮ)

Выпуск XXI

Белгород
2025



По благословению 
Высокопреосвященного ИОАННА,

митрополита Белгородского и Старооскольского

By blessing of His Eminence JOHN, 
Metropolitan of Belgorod and Stariy Oskol Diocese.

Одобрено Синодальным отделом  
по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ

(свидетельство СИНФО № 321 от 18.04.2019)

Approved by the Synod Department for Church Relations with society and media 
(SINFO certificate No. 321 18.04.2019)

Журнал включен в систему Российского индекса
 научного цитирования (РИНЦ)

The journal is included in the Russian scientific  
citation index (‘RSCI’)

Статьи, принятые к публикации, 
размещаются на сайтах

Научной электронной библиотеки eLIBRARY.ru
Научной электронной библиотеки Cyberleninka.ru

Articles accepted for publication are 
posted on sites of

Scientific electronic library eLIBRARY.ru
Scientific electronic library Cyberleninka.ru



УДК 27-75
ББК 86.372.24 (2Рос – 4Бел) – 67

Печатается по решению редакционно-издательского совета 
Белгородской Православной Духовной семинарии  

(с миссионерской направленностью)

Published according to the decision of the editorial and publishing council  
of the Belgorod Orthodox Theological Seminary (with missionary orientation) 

Т  79  Труды Белгородской Православной Духовной семинарии (с миссио-
нерской направленностью). Выпуск XXI: Сборник научных трудов / По 
благословению Высокопреосвященного Иоанна, митрополита Белгородско-
го и Старооскольского. – Белгород: Эпицентр, 2025. – Вып. XXI. – 284 с.

Proceedings of the Belgorod Orthodox Theological Seminary (with missionary orien-
tation). Issue XXI: Collection of Scientific Papers / With the blessing of His Eminence 
John, Metropolitan of Belgorod and Stariy Oscol Diocese. - Belgorod: Epicentr, 2025. 
Issue XXI.

Этот выпуск научных трудов преподавателей, магистрантов и студентов Белгород-
ской Православной Духовной семинарии (с миссионерской направленностью) посвящен 
актуальным вопросам современной миссии, богословия и философии. Настоящее изда-
ние ориентировано на преподавателей и воспитанников духовных учебных заведений, а 
также читателей, интересующихся проблемами миссиологии, богословия, философии и 
церковной истории.

This issue of scientific works of teachers, master students and students of the Belgorod 
Orthodox Theological Seminary (with missionary orientation) is devoted to topical issues of 
modern mission, theology and philosophy. This publication is intended for teachers and stu-
dents of theological educational institutions, as well as readers who are interested in problems 
of missiology, theology, philosophy and Church history.

3



УДК 27-75
ББК 86.372.24 (2Рос – 4Бел) – 67

Главный редактор – ректор Белгородской Православной Духовной семинарии 
(с миссионерской направленностью),  

кандидат философских наук, протоиерей Алексий Куренков

Редакционно-издательский совет:
Протоиерей Сергий Дергалев – кандидат философских наук, проректор 

по учебной работе Белгородской Православной Духовной семинарии (с м/н);
Овчинников Виктор Васильевич – кандидат исторических наук, профес-

сор, сопредседатель БРО МО “Всемирного Русского Народного Собора”, член-
корреспондент международной Кирилло-Мефодиевской академии славянского 
просвещения, член Союза журналистов России, общественный деятель;

Ольхов Павел Анатольевич – доктор философских наук, профессор НИУ “Бел-
городский государственный университет”;

Римский Виктор Павлович – доктор философских наук, профессор, член Сою-
за писателей России, председатель регионального независимого экспертного со-
вета по религиоведению;

Сафронова Елена Викторовна – доктор юридических наук, профессор, руко-
водитель Белгородского отделения Межрегиональной просветительской обще-
ственной организации “Объединение православных ученых”;

Ливцов Виктор Анатольевич – доктор исторических наук, профессор, за-
служенный работник культуры Российской Федерации, заместитель директора 
Среднерусского института управления, г. Орел;

Борисов Сергей Николаевич – доктор филологических наук, профессор, ди-
ректор Института общественных наук и массовых коммуникаций НИУ БелГУ;

Липич Тамара Ивановна – доктор философских наук, профессор, заведующая 
кафедрой философии и теологии Института общественных наук и массовых ком-
муникаций НИУ БелГУ;

Протоиерей Сергий Рубежанский – кандидат философских наук, доцент, за-
ведующий кафедрой миссиологии БПДС (с м/н);

Бердник Александр Николаевич – кандидат исторических наук, доцент;
Кистенев Виталий Валентинович – кандидат исторических наук, руководитель 

структурного подразделения «Научно-исследовательское управление» БГИИК, 
доцент кафедры общетеоретических и гуманитарных дисциплин БГИИК.

      
Научный редактор - Сергей Александрович Колесников, доктор филологиче-

ских наук, проректор по научной работе БПДС (с м/н).

4



THE WORKS OF THE BELGOROD       
ORTHODOX THEOLOGICAL SEMINARY 

(WITH MISSIONARY ORIENTATION)

Issue XXI

Belgorod – 2025



УДК 27-75
ББК 86.372.24 (2Рос – 4Бел) – 67
Т 79

The editor-in-chief is the rector of the Belgorod OrthodoxTheological seminary  
(with  missionary orientation), Archpriest Alexiy Kurenkov, PhD 

 
Editorial board:

Archpriest Sergiy Dergalev – PhD, Vice-rector for academic affairs of the Belgorod 
Orthodox Theological seminary (with m/о);

Ovchinnikov Viktor V. – PhD (history), Professor, corresponding member of the 
international Cyril and Methodius Academy of Slavic education, member of the Union 
of journalists of Russia, public figure;

Оlhov Paul A. – Doctor of philosophy, Professor, national research university “Bel-
gorod state University”;

Rimsky Viktor P. –  Doctor of philosophy, Professor, member of the Russian writers 
Union, Chairman of the regional independent expert Council on religious studies;

Safronova E. V. – Doctor of  jurisprudence, Professor, head of the Belgorod branch 
of inter-regional educational public organization “Union of Orthodox scholars”.

Livtsov Viktor A. - Doctor of Historical Sciences, Professor, Honored Worker of 
Culture of the Russian Federation, Deputy Director of the Central Russian Institute of 
Management, Orel;

Borisov Sergey N. - Doctor of Philology, Professor, Director of the Institute of So-
cial Sciences and Mass Communications, national research university “Belgorod State 
University”;

Lipich Tamara I. - Doctor of Philosophy, Professor, Head of the Department of Phi-
losophy and Theology of the Institute of Social Sciences and Mass Communications, 
national research university “Belgorod state University”;

Archpriest Sergiy Rubezhanskiy - PhD (history), Associate Professor, Head of the 
Department of Missiology of Belgorod Seminary;

Berdnik Alexander N. - PhD (history) Associate Professor;
Kistenev Vitaly V., candidate of historical sciences, head of the structural unit “re-

search department” of BGIAK, associate professor of the department of general theo-
retical and humanitarian disciplines of BGIAK.

Under the scientific editorship of Kolesnikov Sergey A., Doctor of philology, Vice-
rector for scientific work of the Belgorod OrthodoxTheological seminary (with m/о).

6



7

Содержание

Раздел I. Научные статьи и исследования

Феномен прелести в православной аскетике 
протоиерей Сергий Дергалев............................................................................................9
Пролегомены к теологии «большого стиля» в России: «теологическое я» 
в религиозно-мировоззренческих стратегиях К.М. Антонова 
С.А. Колесников................................................................................................................31
Курсы подготовки церковных специалистов при Белгородской Православной 
Духовной семинарии (с миссионерской направленностью): история становления, 
актуальная деятельность и перспективы развития 
иерей Николай Михальцов...............................................................................................49
Значение лингвистических исследований в христианской теологии  
и сравнительном религиоведении 
Т.А. Полетаева.................................................................................................................58
Особенности богословского мышления архиепископа Парфения (Черткова) 
О.И. Нифонтова..............................................................................................................68
Канонический и юридический аспект извержения из сана священнослужителя 
протоиерей Александр Яровой, М.А. Яровой, И.А. Яровой..........................................78
Киево-Могилянская академия как феномен западнорусского Православия:  
история создания 
В.А. Долин.........................................................................................................................91
Русская Православная Церковь как новый субъект в вопросе защиты детей-сирот 
И.Ю. Кононенко..............................................................................................................103
Миссионерское служение настоятелей Вознесенской церкви села Богатое 
Ивнянского района Белгородской области в послевоенный период 
Р.А. Ивашина, иеромонах Спиридон (Котляров)........................................................ 110

Раздел II. Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раскрытие духовных основ культового кинематографа 1990-х гг. 
А.Д. Чурилов....................................................................................................................123
Основные идеи «Исповеди» Августина 
М.Е. Ковалев...................................................................................................................131
Комплексные духовно-просветительские и экскурсионно-краеведческие программы как 
средство формирования православного мировоззрения и проактивного воцерковления 
А.Ю. Алипичев.................................................................................................................138
Выпускники Белгородской Православной Духовной семинарии (с миссионерской 
направленностью), совершавшие служение в республике Тыва (историческая  
справка) 
протоиерей Евгений Корчуков......................................................................................153
Источники толкования богослужения и их миссионерский потенциал 
иеродиакон Симеон (Попов)..........................................................................................166



8

Экуменическая молитва и дух антихриста: богословское осмысление с позиций 
православной традиции 
чтец Илья Неживой.......................................................................................................174
Миссионерская и просветительская деятельность Карельского православного  
братства во имя вмч. Георгия Победоносца в начале ХХ столетия 
иеромонах Ферапонт (Грязнов)....................................................................................184
Противодействие гибридным политико-религиозным движениям  
сектантского типа в России 
П.А. Шалунов..................................................................................................................196
Работа с молодежью как форма современной внутренней миссии  
(на примере Воронежской митрополии) 
игумен Тихон (Комаров), иерей Игорь Семенов...........................................................210

Раздел III. Научные конференции

Материалы Девятых Свято-Иннокентьевских миссионерских чтений  
«Просвещение и нравственность в православной миссии XXI века»  
3-4 октября 2025 г.
Богословская и нравственно-просветительская деятельность В.Н. Лосского в 1940-х гг.  
С.А. Колесников..............................................................................................................219
Патриаршие московские духовные школы в 1918-1925 гг. 
Т.А. Полетаева, иерей Сергий Кузьменко....................................................................229
Особенности использования миссионерских принципов и приемов 
Древнехристианской Церкви в современности 
О.И. Нифонтова............................................................................................................243
Материалы XXIII Иоасафовских международных образовательных чтений «Про- 
свещение и нравственность: формирование личности и вызовы времени» (секция 
«Духовное образование в Русской Православной Церкви», круглый стол «Просвеще-
ние и нравственность: духовное образование в православной миссии XXI века»)
Бог и поэзия: духовно-просветительские и нравственные аспекты поэтики 
Александра Орлова 
С.А. Колесников..............................................................................................................252
Современное значение «Исповеди» Блаженного Августина для миссионерской 
деятельности 
М.Е. Ковалев...................................................................................................................261
Концепции воскресения, суда, Царства Божия и нового творения в православной 
эсхатологии: теологические основы и современное восприятие 
чтец Илья Неживой.......................................................................................................268

Приложения
Информация для авторов...............................................................................................278
Приложение 1. Правила оформления статей...............................................................279
Приложение 2. Единый формат оформления пристатейных  
библиографических списков в соответствии с ГОСТ Р 7.05-2008  
“Библиографическая ссылка”.......................................................................................280
Приложение 3. Образец оформления статьи...............................................................282



9

Научные статьи и исследования

Раздел I

Феномен прелести в православной аскетике

УДК 248.12
Протоиерей Сергий Митрофанович Дергалев, 

кандидат философских наук, 
проректор по учебной работе Белгородской Православной Духовной семина-

рии (с миссионерской направленностью),
pmmc@mail.ru

Феномен прелести в православной аскетике

Аннотация: Данная статья анализирует аскетическое понимание понятия 
прелесть. Дает основные определения, связанные с этим понятием. Рассматрива-
ет свидетельства Священного Писания и богослужебных текстов, посвященных 
данному понятию. Дает описание основных видов прелести, разбирает основные 
опасности, с ней связанные. Предлагает рассуждения святых отцов о прелести. 
Формулирует способы противодействия прелести. 

Ключевые слова: аскетика, прелесть, мечтательность, мнение.

Archpriest Sergey M. Dergalev,
PhD,

vice-rector for academic affairs of the Belgorod 
Theological seminary (with missionary orientation),

pmmc@mail.ru

The phenomenon of spiritual deception in Orthodox Asceticism

Abstract:  This article analyzes the ascetic understanding of the concept of spiritual 
deception. It provides basic definitions related to this concept, examines the evidence 
of the Holy Scriptures and liturgical texts devoted to this concept, as well as gives a 
description of the main types of spiritual deception, analyzing the main dangers as-
sociated with it. In the article also the arguments of the holy fathers about spiritual 
deception («prelest») are offered and ways of counteracting the spiritual deception are 
formulated.

Keywords: asceticism, spiritual deception, dreaminess, opinion.

Научные статьи и исследования

Раздел I



10

Научные статьи и исследования

Раздел I

Феномен прелести в православной аскетике

Основные определения
Как известно, в современном русском языке слово «прелесть» имеет положи-

тельное значение. К примеру, в Толковом словаре русского языка С.И.Ожегова 
, слово «прелесть» имеет такие значения: «очарование, обаяние, привлекатель-
ность, приятные впечатления, внешние черты женской красоты» [33]. 

Если мы обратимся к Толковому словарю живого великорусского языка В.И. 
Даля, то обнаружим в нем следующее определение: «Что обольщает в высшей 
мере; обольщение, обаяние; обман, соблазн, совращение от злого духа; хи-
трость, коварство, лукавство, обман» [12]. Интересно, что в словаре, в пояс-
нениях встречается такой пример употребления данного слова: «Прелестные 
соблазны сатаны» [12].

Далее, вникая в значение самого слова, в словаре В. И. Даля находим такое 
определение слова «лесть»: «Притворное одобрение; похвала с корыстною це-
лью» [11]. 

Получается, что слово «лесть» связано с внешним воздействием, с внешней 
похвалой, имеющей в своем основании некую корысть.

Обратившись к происхождению слова в Этимологическом словаре школьника 
Успенского Л. В., мы обнаруживаем интересную деталь: «Тоже старославянизм, 
судя по приставке; основа же «-лесть» заимствована из древнеготского языка; у 
готов «lists» значило «козни», «хитрости». Вы удивитесь: «прелесть» — и вдруг 
«козни»! Какая же связь? Но вспомните, что еще во времена Пушкина «прелест-
ный» значило «соблазнительный», «прельщающий», а еще столетием раньше 
«прелестными» назывались, скажем, «прокламации бунтовщиков или подкидные 
письма иностранных агентов, склоняющие к измене» [38].

Важно обратить внимание на то, что означает приставка «пре-» в слове «пре-
лесть» по словарю С.И. Ожегова: «Образует существительные, прилагательные 
и наречия со знач. высокой, высшей степени чего-н.» [32]. Получается, не просто 
лесть, а лесть в высшей степени, т.е. глубочайший самообман, связанный с воз-
действием извне.

Таким образом, в словаре В.И. Даля определение данного слова очень близко 
к пониманию его в православной аскетике. 

У епископа Варнавы (Беляева) в его книге «Основы искусства святости» мы нахо-
дим следующее определение: «Прелесть – это лживое устроение души, основанное 
преимущественно на гордости, в то время как человек воображает, что он достиг 
настоящего духовного познания вещей, а все вокруг него ошибаются» [7, c.298].



11

Научные статьи и исследования

Раздел I

Феномен прелести в православной аскетике

Архиепископ Феофан (Быстров) различал прелесть всеобщую и прелесть, при-
сущую отдельному человеку. Прелесть всеобщую он характеризовал так: «Пре-
лесть всеобщая есть забвение и нечувствие своей греховности» [40]. Прелесть 
отдельного конкретного человека он определял следующим образом: «Прелесть 
собственно так называемая есть приписывание себе праведности, в действитель-
ности не существующей. А если кажется человеку, что имеет он праведность, 
то эта праведность не божественная, а бесовская, чуждая благодати Божией и 
смирения» [40].

Современные авторы – архиепископ Амвросий (Ермаков) и священник Ми-
хаил Легеев – в книге «Введение в аскетику» дают такое определение прелести: 
«По своему внутреннему устроению прелесть представляет собой духовный вид 
самообольщения» [3, c.213].

У святителя Игнатия (Брянчанинова) в первом томе его сочинений мы находим 
следующие определения прелести: «Прелесть есть повреждение естества чело-
веческого ложью» [17, c.228], «прелесть есть усвоение человеком лжи, принятой 
им за истину» [17, c.229]. Интересное изменение в определении этого слова мы 
находим в пятом томе его наследия: «Прелесть – так на монашеском языке назы-
вают самообольщение, соединенное с бесовским обольщением» [20, c.63].

Именно последняя цитата святителя Игнатия раскрывает всю глубину понятия 
«прелесть»: глубочайший самообман, связанный с воздействием демонов извне 
на душу человека.

Приведем еще одну цитату святителя Игнатия (Брянчанинова): «Прелесть 
есть повреждение человеческого существа ложью. Прелесть есть состояние всех 
человеков, без исключения, произведенное падением праотцев наших. Все мы в 
прелести. Знание этого есть величайшее предохранение от прелести. Величай-
шая прелесть – признавать себя свободным от прелести. Все мы обмануты, все 
обольщены, все находимся в ложном состоянии, нуждаемся в освобождении ис-
тиною» [17, c.228].

Священное Писание о прелести
Слово «прелесть» в различных формах встречается и в Ветхом, и в Новом За-

ветах. К примеру, мы находим его в Евангелии от Матфея, в 24 главе, в 11 стихе: 
«И многие лжепророки восстанут, и прельстят (греч. πλανη) многих» (Мф. 24:11). 
В этой же главе Евангелия от Матфея Господь несколько раз повторяет эту мысль: 
«Ибо многие придут под именем Моим, и будут говорить: «Я Христос», и многих 



12

Научные статьи и исследования

Раздел I

прельстят» (Мф. 24:5). И далее, в одиннадцатом стихе, похожая мысль: «И мно-
гие лжепророки восстанут, и прельстят многих» (Мф. 24:11).

Это слово используют все синоптические Евангелия. Вот упоминание об этом 
у евангелиста Марка: «Отвечая им, Иисус начал говорить: берегитесь, чтобы кто 
не прельстил вас» (Мк. 13:5).

Вот как об этом повествует святой апостол и евангелист Лука: «Он сказал: 
берегитесь, чтобы вас не ввели в заблуждение (греч. πλανη), ибо многие придут 
под именем Моим, говоря, что это Я; и это время близко: не ходите вслед их» 
(Лк.21:8).

Употребляет это слово и евангелист Иоанн Богослов: «Фарисеи сказали им: 
неужели и вы прельстились?» (Ин.7:47).

Не менее десяти раз употребляет данное слово святой апостол Павел. Он де-
лает это в посланиях к Римлянам, Галатам, Колоссянам, Коринфянам, Ефесянам, 
Евреям и других посланиях. К примеру, в послании к Галатам мы встречаем сле-
дующий текст: «О, несмысленные Галаты! кто прельстил вас не покоряться ис-
тине, вас, у которых перед глазами предначертан был Иисус Христос, как бы у 
вас распятый?» (Гал. 3:1).

Находим мы данный термин и в книге Откровения: «И схвачен был зверь и с 
ним лжепророк, производивший чудеса пред ним, которыми он обольстил при-
нявших начертание зверя и поклоняющихся его изображению: оба живые броше-
ны в озеро огненное, горящее серою» (Откр.19:20).

При обращении к греческому тексту выясняется, что слово «прельстят» на гре-
ческом языке «πλανη» означает «заблуждение, обман, ложь» [31, c.69]. Само гре-
ческое слово «πλανη» происходит от «πλαναω», что означает «сбивать с прямого 
пути, заставлять блуждать» [31, c.69].

В Греческо-русском словаре А.Д. Вейсмана слово «πλανη» переводится как 
«блуждание, скитание, уклонение» [8, c.1006]. 

Кроме слова прелесть в Ветхом и в Новом Заветах встречается его синоним – 
«ἠπάτησέν» – одна из форм глагола «ἀπατάω», что в переводе на русский язык 
означает: «обманывать, вводить в обман (заблуждение)» [31, c.30]. К примеру, 
данное слово употреблено в тексте книги Бытия: «И сказал Господь Бог жене: что 
ты это сделала? Жена сказала: змей обольстил меня, и я ела» (Быт.3:13). 

Похожая ситуация наблюдается и со словом «ἐξηπάτησέν» – одна из форм гла-
гола «ἐξαπατάω» – «обманывать, вводить в заблуждение, сбивать с пути» [31, 
c. 81]. К примеру, данное слово употреблено в тексте послания святого апостола 

Феномен прелести в православной аскетике



13

Научные статьи и исследования

Раздел I

Павла: «Потому что грех, взяв повод от заповеди, обольстил меня и умертвил ею» 
(Рим. 7:11).

В Ветхом Завете данный термин встречается в законоположительных книгах: 
«И дабы ты, взглянув на небо и увидев солнце, луну и звезды и все воинство не-
бесное, не прельстился и не поклонился им и не служил им, так как Господь, Бог 
твой, уделил их всем народам под всем небом» (Втор. 4:19).

Его можно найти в пророческих книгах: «Грозное положение твое и надмен-
ность сердца твоего обольстили тебя, живущего в расселинах скал и занимающе-
го вершины холмов. Но, хотя бы ты, как орел, высоко свил гнездо твое, и оттуда 
низрину тебя, говорит Господь» (Иер. 49:16).

Встречается данный термин и в учительных книгах: «Прельстился ли я в тай-
не сердца моего, и целовали ли уста мои руку мою?» (Иов. 31:27).

Таким образом, мы видим в текстах Ветхого и Нового Заветов два греческих 
слова, которые являются синонимами: «πλαναω» и «ἀπατάω». Они означают об-
ман, заблуждение, уклонение, прельщение.

Богослужебные тексты о прелести
Важно ответить на вопрос: Встречается ли данное понятие «прелесть» в бо-

гослужении Православной Церкви? 
Одним из древнейших литургических текстов, где встречается данный тер-

мин, является литургия Василия Великого. В анафоре данной литургии мы дваж-
ды сталкиваемся с употреблением данного понятия: «И прелестию змиевою при-
влекшася» [6], «отставив нас прелести идольския» [6].

Данный термин регулярно употребляется в богослужебных текстах Великого 
поста. В частности, в акафисте Божией Матери данное понятие употребляется 
троекратно. Мы встречаем данное понятие в пятом икосе: «Радуйся, прелести 
пещь угасившая» [1], в шестом икосе: «Радуйся, прелести державу поправ-
шая» [1], в седьмом кондаке: «Хотящу Симеону от нынешняго века преставитися 
прелестнаго» [1].

Преподобный Андрей Критский так же использовал данный термин в Вели-
ком покаянном каноне: «Воззрех на садовную красоту, и прельстихся умом; и от-
туду лежу наг и срамляюся» [4]; «О Троице Единице Боже, спаси нас от прелести, 
и искушений, и обстояний» [4]; «Исава возненавиденнаго подражала еси, душе, 
отдала еси прелестнику твоему первыя доброты первенство» [4].

В богослужениях Страстной седмицы также используется данный термин. Мы 

Феномен прелести в православной аскетике



14

Научные статьи и исследования

Раздел I

встречаем его в богослужебных текстах Великой Субботы. Здесь мы находим не-
обычное повторение этого термина трижды в стихе 151-м при чтении третий ста-
тии: «Прельстися прелестник, прельстивыйся избавляется, премудростию Твоею 
Боже мой» [36].

В десятом икосе акафиста святому Иоанну Предтече мы читаем: «Радуйся, 
благотекущих от самообольщения и прелести изымаяй» [2].

Таким образом, мы находим данный термин в тексте литургии, в Постной Три-
оди, в акафистах. Следовательно, мы можем сделать вывод, что данное понятие 
постоянно встречается в богослужебных текстах Православной Церкви.

Виды прелести
Из аскетического учения православной Церкви известно, что существует два 

основных вида прелести. Один вид прелести зависит от неправильного действия 
ума, другой вид прелести зависит от неправильного действия сердца: «Непра-
вильное действие умом вводит в самообольщение и прелесть, так точно вводит в 
них неправильное действие сердцем» [17, c.243].

Таким образом, в православной аскетике различаются два вида прелести: 
«мечтательность» и «мнение». «Мечтательность» основывается на неправиль-
ном действии ума, а «мнение» основывается на неправильном действии сердца.

«Мечтательность» связана с неправильным действием подвижника во время мо-
литвы, когда молящийся во время молитвы воображает себе что-то внутри или вне 
себя. В результате такого неправильного способа молитвы (с воображением рая, 
Господа Иисуса Христа, ангелов, святых и т.д.) возникают галлюцинации, смешан-
ные с реальными видениями на ту же тему, происходящими от демонов. Вот что по 
этому поводу пишет святитель Игнатий (Брянчининов): «Самый опасный непра-
вильный образ молитвы заключается в том, когда молящийся сочиняет силою во-
ображения своего мечты или картины, заимствуя их, по видимости, из Священного 
Писания, в сущности же из своего собственного состояния, из своего падения, из 
своей греховности, из своего самообольщения, – этими картинами льстит своему 
самомнению, своему тщеславию, своему высокоумию, своей гордости, обманыва-
ет себя. Очевидно, что все, сочиняемое мечтательностью нашей падшей природы, 
извращенной падением природы, не существует на самом деле, – есть вымысел и 
ложь, столько свойственные, столько возлюбленные падшему ангелу. Мечтатель с 
первого шагу на пути молитвенном исходит из области истины, вступает в область 
лжи, в область сатаны, подчиняется произвольно влиянию сатаны» [17, c.232].

Феномен прелести в православной аскетике



15

Научные статьи и исследования

Раздел I

«Мнение» – это второй вид прелести, непосредственно связанный с лож-
ными действиями сердца. При этом прелесть, возникающая в сердце, оказы-
вает влияние на состояние ума. Человек приписывает себе достоинство перед 
Богом, которого у него нет. Вот как пишет об этом виде прелести святитель 
Игнатий(Брянчининов): «Как ум нечистый, желая видеть Божественные виде-
ния и не имея возможности видеть их, сочиняет для себя видения из себя, ими 
обманывает себя и обольщает, так и сердце, усиливаясь вкусить Божественную 
сладость и другие Божественные ощущения и не находя их в себе, сочиняет их 
из себя, ими льстит себе, обольщает, обманывает, губит себя, входя в область 
лжи, в общение с бесами, подчиняясь их влиянию, порабощаясь их власти» [17, 
c.243]. Владыка продолжает: «Мнящий о себе, что он бесстрастен, никогда не 
очистится от страстей; мнящий о себе, что он исполнен благодати, никогда не 
получит благодати; мнящий о себе, что он свят, никогда не достигнет святости. 
Просто сказать: приписывающий себе духовные делания, добродетели, досто-
инства, благодатные дары, льстящий себя и потешающий себя «мнением» за-
граждает этим «мнением» вход в себя и духовным деланиям, и христианским 
добродетелям, и Божественной благодати, – открывает широко вход греховной 
заразе и демонам» [17, c.246]. Святитель Игнатий утверждает, что нет ни одного 
человека, который был бы свободен от действия «мнения». Кроме этого владыка 
подчеркивает теснейшую связь одного вида прелести с другим. Прелесть перво-
го рода обязательно соединена с прелестью второго рода, и на ней основывается, 
а прелесть второго рода может действовать без действия прелести первого рода. 
При этом прелесть первого рода опасна для человека тем, что может привести 
его к сумасшествию, а прелесть второго рода опасна тем, что может привести 
его к гибели души, а в некоторых случаях и к самоубийству.

Надо понимать, что оба вида прелести - «мечтательность» и «мнение» тесней-
шим образом связаны между собой. Если человек начинает видеть различные 
обольстительные картины, то это не может не привести его к «мнению», что он 
все делает правильно. И все «чудесные» события в его жизни связаны с явным 
действие благодати и правильностью его подвига [17, c.248]. 

Святые отцы о прелести
Открывая сборник святоотеческих текстов «Добротолюбие», мы находим 

понятие «прелесть» практически у всех святых отцов этого сборника. Всего в 
«Добротолюбии» находятся тексты 38-ми святых отцов. Понятие прелести упо-

Феномен прелести в православной аскетике



16

Научные статьи и исследования

Раздел I

минается у преподобного Антония Великого, преподобного Макария Великого, 
преподобного аввы Исаии, преподобного Марка Подвижника, преподобных от-
цов Варсануфия и Иоанна, преподобного Иоанна Лествичника, преподобного 
Исихия, преподобного Нила Синайского, преподобного Ефрема Сирина, препо-
добного Иоанна Кассиана Римлянина, преподобного Исаака Сирина, блаженного 
Диадоха, преподобного Максима Исповедника, святителя Феодора епископа Еде-
ского, преподобного Феодора, преподобного Филофея Синайского, преподобно-
го Феодора Студита, преподобного Симеона Нового Богослова, преподобного 
Никиты Стифата, преподобного Григория Синаита, преподобного Никиты Уеди-
ненника, святителя Григория Паламы, иноков Каллиста и Игнатия Ксанфопулов. 
Таким образом, из 38 авторов, которые встречаются в «Добротолюбии», понятие 
«прелесть» упоминают 26 святых отцов.

Подробнее всего из упомянутых авторов на данном понятии останавливаются 
следующие святые отцы: преподобный Антоний Великий, блаженный Диадох, 
преподобный Феодор Студит, преподобный Симеон Новый Богослов, преподоб-
ный Григорий Синаит, иноки Каллист и Игнатий Ксанфопулы.

Приведем несколько цитат вышеперечисленных отцов. 
Преподобный Антоний Великий указывает, что прелесть есть причина 

всех зол: «Причина же всех зол есть заблуждение, прелесть и неведение 
Бога» [5, c.68].

Блаженный Диадох, рассказывая о прелести, указывает на одно из ее прояв-
лений: «Почему, когда кому-либо из подвизающихся явится свет, или зрак какой 
огневидный, или глас, пусть он ни под каким видом не принимает за истинное 
такое явление. Ибо это явно есть прелесть вражия, – и многие, с которыми это 
случалось, по неведению, сбивались с пути истинного» [13, c.26].

Преподобный Феодор Студит указывает на причины прелести: «Отнюдь не 
допускайте самолюбия, саморассуждения, своеумия, ибо слово отеческое все та-
кое почитает источником всяких прелестей для послушника» [39, c.128].

Преподобный Симеон Новый Богослов предостерегает об опасностях одно-
го способа молитвы, который, несомненно, содействует введению в состояние 
прелести: «Отличительные свойства первого образа таковы: когда кто, стоя на 
молитве и воздевая на небо руки свои и очи свои, и ум свой, держит в душе бо-
жественные помышления, воображает блага небесные, чины ангелов и обители 
святых, и кратко, все слышанное в Божественных Писаниях, собирает в ум свой, 
и рассуждает о том тогда во время молитвы, зря на небо, и подвигает тем душу 

Феномен прелести в православной аскетике



17

Научные статьи и исследования

Раздел I

свою к вожделению и любви Божией, а иной раз извлекает даже слезы и плачет (то 
это будет первый образ внимания и молитвы)» [37, c.463]. Такой способ моления, 
безусловно, приводит подвижника в состояние прелести. И преподобный Симеон 
Новый Богослов описывает опасность данного способа молитвы следующим об-
разом: «Но при этом образе (молитвы, если кто на нем одном останавливается, 
бывает, что) мало по – малу – (молящийся так) начинает кичиться в сердце своем, 
сам того не понимая; ему кажется, что делаемое им есть от благодати Божией в 
утешение ему, и он молит Бога сподобить его всегда пребывать в таком делании. 
А это (т.е. так думать о сем образе молитвы) есть знак прелести: ибо добро уже 
не добро, когда не бывает добрым образом и как следует» [37, c.463]. Далее он 
подробно освещает последствия такого способа молитвы, который может при-
вести молящегося к сумасшествию, беснованию, самоубийству и другим серьез-
нейшим повреждениям всей духовной жизни [37, c.464].

Преподобный Григорий Синаит из всех выше перечисленных святых наиболее 
подробно останавливается на понятии «прелесть». Он указывает причины пре-
лести, дает классификацию видов прелести, показывает последствия прелести, 
представляет способы ограждения себя от прелести. Святой Григорий называет 
следующие основания прелести: «Прелесть имеет три первоначальные причины, 
по которым она возникает у людей: гордость, бесовская зависть и наказательное 
попущение. Этих же причин суть: гордости – легкомыслие (или тщеславие), за-
висти – преуспеяние, наказательного попущения – греховная жизнь» [9, c.215]. 
Далее преподобный дает классификацию видов прелести. Он разделяет прелесть 
на три вида: «мечтания», «воздействия», «исступления» [9, c.214]. Святитель Иг-
натий (Брянчанинов), говоря о видах прелести, предлагает классифицировать ее 
в двух видах «мечтательности» и «мнения». Таким образом, у прп. Григория Си-
наита «мечтания» мы можем отнести к «мечтательности», а в отношении «воз-
действия» возникает вопрос о том, можно ли его отнести к «мнению». Вот как 
прп. Григорий предостерегает от «мечтательности»: «Никогда не принимай, если 
что увидишь чувственное или духовное, вне или внутри, хотя бы то был образ 
Христа, или Ангела, или Святого какого, или бы свет мечтался и печатлелся в 
уме. Ум и сам по себе естественную имеет силу мечтать и может легко строить 
призрачные образы того, что вожделевает, у тех, кои не внимают сему опасно, и, 
таким образом, сами себе причиняют вред» [10, c.224]. В отношении «воздей-
ствия» он предлагает следующее предостережение: «Второй образ прелести в 
виде воздействий бывает вот каков: начало свое имеет она в сладострастии, рож-

Феномен прелести в православной аскетике



18

Научные статьи и исследования

Раздел I

дающемся от естественного похотения. От сласти сей рождается неудержимость 
несказанных нечистот. Распаляя все естество и омрачив ум сочетанием с меч-
таемыми идолами, она приводит его в исступление опьянением от палительного 
действа своего и делает помешанным. В сем состоянии прельщенный берется 
пророчествовать, дает ложные предсказания, предъявляет, будто видит некото-
рых святых, и передает слова, будто ими ему сказанные, опьянен будучи неистов-
ством страсти, изменившись нравом и по виду став, как бесноватый» [9, c.215]. 
Здесь можно предположить, что «воздействие» пробуждается блудной страстью, 
затем человек подпадает под действие демонов. Описав опасности прелести, 
преподобный Григорий дает описание противоядия против всех видов прелести: 
«По сей причине тщащийся достигнуть чистой молитвы в безмолвии должен 
шествовать к сему в трепете великом, с плачем и испрашиванием руководства у 
опытных, непрестанно слезы проливая о грехах своих, в скорбном сокрушении 
и боязливом опасении, как бы не попасть в ад или не отпасть от Бога и отлучену 
быть от Него ныне или в будущем» [10, c.225]. Епископ Варнава (Беляев) одно-
значно относит описанное у прп. Григория Синаита «воздействие» к «мнению». 
Это понятно из следующей его цитаты: «Главная страсть, посредством которой 
она, родившись от гордости, питается, есть блуд, начинаемый с едва уловимого, 
а иногда и неуловимого для человека тонкого полового и вообще чувственного 
возбуждения и кончая извращенными формами сладострастия. Таким образом, 
горячащее действие естественного кровообращения и чувственности принимает-
ся здесь легко за благодатные действия Святого Духа» [7, c.300].

Иноки Каллист и Игнатий Ксанфопулы в своих текстах указывают возможные 
признаки прелести: «Безмолвствуя и желая один быть с единым Богом, никогда 
не принимай, если увидишь что-либо чувственное или мысленное, внутрь тебя 
или вне, – лик Христа, или Ангела, или образ Святого, или световое воображе-
ние, мечтаемое умом; но не верь сему с негодованием, хотя бы то и доброе что 
было, прежде, чем вопросишь кого из опытных: что есть дело самое полезное и 
Богу любезное и благоприятное» [26, c.388]. Они же говорят о необходимости 
иметь опытного руководителя, без которого глубокая христианская жизнь невоз-
можна: «Особенно же как без них можно будет нам различать гласы, откровения, 
внушения, видения божественные и козни, прелести и призраки бесовские?» 
[25, c.322].

Если мы обращаемся за помощью в распознании прелести к русским святым 
последнего времени, то выясняется следующая ситуация. Больше всех и очень 

Феномен прелести в православной аскетике



19

Научные статьи и исследования

Раздел I

подробно останавливается на понятии прелести святитель Игнатий (Брянчани-
нов). В первом томе его сочинений есть достаточно пространная статья, которая 
так и называется «О прелести» [17]. Святитель Игнатий в данной статье дает чет-
кое определение прелести, анализирует причины ее появления, дает классифи-
кацию различных видов прелести с приложением конкретных примеров людей, 
находящихся под действием прелести, описывает страшные последствия. Далее 
он в статье разбирает способы противостояния прелести, к которым он относит: 
наличие духовного наставника, видение своей греховности, покаяние, правиль-
ную молитву, следование святоотеческим традициям.

Святитель Феофан Затворник не имеет специального раздела в своих сочи-
нениях, посвященного непосредственно прелести, но не раз упоминает о ней в 
своих различных сочинениях. Приведем несколько цитат. Первая цитата рас-
крывает нам происхождение прелести: «Из этих трех: своевкусия, своеволия и 
самомнения — слагается пагубный дух прелести» [44]. Описывает далее, как 
выяснить, находится ли человек в прелести: «Если человек в прелести, это тот-
час обнаружится в его взоре, несколько диком и особенно в упорстве стоять на 
своем» [43]. Указывает свт. Феофан Затворник и на важность духовного руко-
водства, т.к. его отсутствие вот к чему приводит: «В прелести находятся те, кои, 
возложив упование на самих себя, возомнили, что не имеют нужды в путево-
дителе» [41]. Подчеркивает, что прелести надо бояться: «Бойтесь прелести... 
Надо бояться... Но избегайте коренной прелести и прочие места не будут иметь. 
Коренная прелесть есть думать и еще хуже чувствовать, что я нечто, тогда как 
я ничто. Я называю это самоценом... Вонмите сему и возымейте самоцен сей 
первым врагом своим. Не давайте ему засесть внутри, иначе он сгубит вас... 
Это апостольский урок: «Ибо кто почитает себя чем-нибудь, будучи ничто, тот 
обольщает сам себя» (Гал. 6:3)» [42].

О прелести пишут Оптинские старцы: прп. Антоний Оптинский (Путилов), 
прп. Амвросий Оптинский (Гренков), прп. Макарий Оптинский (Иванов), прп. Лев 
Оптинский (Наголкин). Подборку их цитат возможно найти на сайте «Азбука.Ру» 
[16].

О прелести много пишет и современный нам святой преподобный Паисий (Эзне-
пидис) Святогорец. В третьем томе его поучений, который называется «Духов-
ная борьба», несколько глав посвящено непосредственно прелести. К примеру, 
в книге есть следующие главы с соответствующими названиями: «Глава третья. 
Страшные прелести»; «Глава четвертая. ''Прельщающе и прельщаеми''»  [34]. 

Феномен прелести в православной аскетике



20

Научные статьи и исследования

Раздел I

Есть так же параграфы, непосредственно связанные с рассматриваемым поня-
тием: «Доверие помыслу – начало прелести», «Подвижничество и прелесть», 
«Отличительные черты прельщенного человека», «Прелесть и сумасшествие», 
«Надо быть внимательным с прельщенными», «Дешевые дарования прельщен-
ных», «Исправление прельщенного», «О прелести пятидесятников» [34]. Читая 
только одни названия глав и параграфов, можно понять, откуда возникает пре-
лесть, к чему она приводит, как определить, что человек находится в прелести, 
как бороться с прелестью.

Последствия действия прелести
Вот что пишет о последствиях прелести преподобный Симеон Новый Богос-

лов: «Такой человек, если и будет безмолвствовать совершенным безмолвием, не 
может не подвергнуться умоисступлению и сумасшествию. Если же [и] не слу-
чится с ним этого; однако ему невозможно никогда достигнуть духовного звания 
разума и добродетели или бесстрастия. Таким образом прельстились видевшие 
свет и сияние этими телесными очами, обонявшие благовония обонянием сво-
им, слышавшие гласы ушами своими. Одни из них возбесновались и переходили 
умоповрежденными с места на место; другие приняли беса, преобразившегося в 
ангела светлого, прельстились и пребыли не исправленными даже до конца, не 
принимая совета ни от кого из братьев; иные из них, подучаемые диаволом, уби-
ли сами себя: иные низверглись в пропасти; иные удавились» [37, c.463].

Святитель Игнатий Брянчанинов в 5-м томе своих сочинений описывают сле-
дующую ситуацию, которая связана с действием прелести «мечтательность». 
Когда некий солдат, по имени Павел, находился в исключительном подвиге мо-
литвы, и, в силу того, что предавался сильнейшему посту и бдению, неожиданно 
столкнулся с следующим явлением. Когда он стоял на молитве, внезапно около 
икон явился свет и среди света голубь. От голубя раздался такой возглас: «Прими 
меня! Я, Святой Дух, пришел сделать тебя моей обителью». И как только солдат 
Павел выразил согласие на это действие, тут же произошло следующее. Вместо 
Святого Духа в него вошел демон, и демон пробудил в нем такую сильнейшую 
блудную страсть, что он тут же бросил все свои подвиги, и отправился в блуди-
лище, для того, чтобы реализовать свои блудные желания, попав под действие 
демона [20, c.64].

Святитель Игнатий описывает в первом томе своих сочинений еще один слу-
чай, который произошел в конце XIX века в Курской епархии в Софрониевой 

Феномен прелести в православной аскетике



21

Научные статьи и исследования

Раздел I

пустыни. Там подвязался схимонах Феодосий, который был весьма уважаем бра-
тию обители за высокодуховную жизнь. Однажды схимонах Феодосий рассказал 
игумену обители о том, что он был восхищен в рай, и там не увидел никого из 
братии, а видел только одного себя. Эта деталь ускользнула из внимания игумена. 
Игумен потом рассказал этот случай братии, призвал братию монастыря быть 
более внимательными в своей духовной жизни. Тем не менее, впоследствии за 
схимонахом Феодосием начали наблюдаться некие странности, и через некото-
рое время он удавился в своей келье [17, c.238].

Еще одним серьезнейшим последствием прелести «мнения» могут являться 
«пагубные ереси, расколы, безбожие, богохульство» [17, c.251]. Таким образом, 
мы понимаем, что весь протестантизм имеет своим основанием прелесть. Поэто-
му родоначальники лютеранства, кальвинизма, англиканства, несомненно, нахо-
дились в состоянии прелести. И все современные разновидности протестантизма, 
такие как: баптизм, адвентизм, пятидесятничество – основываются на прелести. 
Несомненно, что один из основателей старообрядчества – протопоп Аввакум – 
также находился в состоянии прелести.

Подвижники в прелести 
Приведем несколько примеров православных святых, которые впали в пре-

лесть и пострадали от демонов.
Преподобный Исаакий Киево-Печерский жил в затворе в течение семи лет в 

строжайшем посте и в постоянном молитвенном подвиге. По окончании семи лет 
явились к нему демоны в виде светлых ангелов и соблазнили тем, что он должен 
был поклониться одному из этих демонов, который, якобы, представлял собой 
Христа. Что преподобный Исаакий и сделал, не поняв, что это бесовское прель-
щение. После этого он оказался полностью парализованным, и в течение двух лет 
за ним ухаживали преподобные Антоний и Феодосий Киево-Печерские. По про-
шествии двух лет он начал постепенно возвращаться к обыкновенной, нормаль-
ной жизни, по молитвам преподобных отцов. После того, как он восстановился 
от болезни, постепенно вернулся к подвигам, теперь уже имея опыт духовной 
брани. Под конец жизни обрел власть над демонами [14].

Не менее примечательный случай произошел с юным подвижником Никитой 
Киево-Печерским, будущим епископом Новгородским. Он просил игумена бла-
гословить его на затвор, но игумен категорически воспрещал ему затвор, пони-
мая, что неопытный подвижник легко станет добычей дьявола.

Феномен прелести в православной аскетике



22

Научные статьи и исследования

Раздел I

Тогда Никита самовольно ушел в затвор. И буквально через несколько дней он 
вдруг услышал «ангельский» голос, который «молился» вместе с ним, и ощутил 
благоухание. 

При этом он начал молиться Господу, и просил, чтобы Господь явился ему. Но 
прельстивший его бес ответил ему следующее: «Ты еще молод и прельстишь-
ся. Поэтому я пошлю тебе ангела, который будет за тебя молиться, а ты должен 
будешь читать книги и наставлять окружающих». Никита перестал молиться и 
перешел на ревностное чтение книг Ветхого Завета. Через некоторое время он 
начал пророчествовать. И те предсказания, которые он делал, сбывались, пото-
му, что они были связаны с демоническими действиями. Демоны сами знали, 
что они хотят сделать, и поэтому его пророчества сбывались. Он превосходно 
знал тексты Ветхого Завета, из Библии, и знал практически все книги Ветхого 
Завета наизусть. О Новом Завете и слышать не хотел, и никогда не читал его. 
Поэтому стало понятно, что он находится под бесовским воздействием. Тогда 
святые отцы Киево-Печерской лавры собрались вместе, под руководством игу-
мена, и, помолившись, отогнали от него демона, и вывели его из затвора. После 
этого выяснилось, что он даже утратил грамотность и забыл все книги Ветхого 
завета, который до этого цитировал наизусть. Раскаявшись в своем самоволии и 
прельщении, он через некоторое вернулся к нормальной духовной жизни. Впо-
следствии, следуя по пути смирения, Никита был сделан епископом Новгорода и 
получил дар чудотворения. [15].

Не надо думать, что подобные случаи происходили только в древности. Ана-
логичное событие описано в жизнеописании современного подвижника препо-
добного Паисия Святогорца [34, c.241]. Однажды, в то время как преподобный 
Паисий творил Иисусову молитву, комната, в которой он находился, исполнилась 
света. Потолок исчез и в комнате появился мощный столп света, который уходил 
вертикально вверх. На самом верху этого потока света показалось лицо некоего 
юноши, который был похож на Христа. Некий голос сказал Паисию, что он удо-
стоился видеть Христа. Паисий сказал о своем недостоинстве и перекрестился. В 
тоже мгновение свет и лже-Христос исчезли.

Святитель Игнатий (Брянчанинов) очень жестко отзывался о духовном опыте 
святых католической церкви: «Другое направление получили подвижники Запад-
ной церкви и писатели ее о подвижничестве со времени разлучения этой церкви от 
Восточной и отпадения ее в гибельную тьму ереси. Преподобный Венедикт, святой 
папа Григорий Двоеслов еще согласны с аскетическими наставниками Востока, но 

Феномен прелести в православной аскетике



23

Научные статьи и исследования

Раздел I

уже Бернард отличается от них; позднейшие уклонились еще более. Они тотчас 
влекутся и влекут читателей своих к высотам, не доступным для новоначального, 
заносятся и заносят. Разгоряченная, часто исступленная мечтательность заменяет у 
них все духовное, о котором они не имеют никакого понятия» [22, c.423].

Приведем конкретные примеры из жизни католических подвижников. 
Известный католический подвижник, основатель ордена иезуитов – Игнатий 

Лойола пользуется в католической церкви выдающимся авторитетом. По его кни-
ге «Духовные упражнения» до сегодняшнего дня упражняются монахи в като-
лических монастырях. Приведем здесь несколько коротких высказываний из его 
книги. Так, созерцание «Первого дня воплощения Бога Слова» состоит из не-
скольких созерцаний. Первое созерцание заключается в том, чтобы «представить 
себе, как три Божественных Лица взирали на мир, переполненный людьми, и как, 
видя, что все идут в ад, решили в своей вечности, чтобы второе Лицо вочелове-
чилось для спасения человеческого рода» [23]. Второе созерцание состоит в том, 
чтобы: «Мысленно увидеть [присутствующих] — Святую Деву, Иосифа, служан-
ку и Младенца Иисуса по Его рождении» [23]. И еще один пример созерцания 
беседы со Христом: «Представ перед Христом, Господом нашим, распятым на 
кресте, нужно войти с ним в сердечную беседу» [23].

Православные подвижники категорически запрещают такого рода упражнения. 
Преподобный Нил Синайский предупреждает: «Не желай видеть чувственно 

Ангелов или Силы, или Христа, чтоб с ума не сойти, приняв волка за пастыря, и 
поклонившись врагам-демонам» [29, c.221]. Преподобный Григорий Синаит на-
поминает: «Никогда не принимай, если что увидишь чувственное или духовное, 
вне или внутри, хотя бы то был образ Христа, или Ангела, или святого какого… 
Ум и сам по себе естественную имеет силу мечтать и может легко строить при-
зрачные образы того, что вожделевает, у тех, кто не внимает этому, и таким об-
разом сами себе причиняют вред… Тогда испытывающий сие бывает уже мечта-
телем, а не безмолвником» [10, c.224]. Категорически настаивает на опасности 
такого рода опыта святитель Феофан Затворник: «Воображение – способность 
формировать и удерживать образы – есть способность черно-рабочая... самая 
низшая! Уж поэтому не след ему позволять являться со своими образами в выс-
шую область, какова молитва... Если допустите образы, то есть опасность мо-
литься мечте...» [30, c.338]. Такие упражнения должны приводить к большому 
числу ложных видений. Тогда как в жизни святых восточной церкви такие виде-
ния были величайшей редкостью. 

Феномен прелести в православной аскетике



24

Научные статьи и исследования

Раздел I

Из текста автобиографии Игнатия Лойолы: «И всякий раз, в любое время, ког-
да он хотел встретиться с Богом – он с Ним встречался. И ныне его посещает 
множество видений…» [24, c.140]. 

Из биографии католической святой блаженной Анджелы: «Равным образом 
много раз являлся Он мне наяву…» [27, c.45]. Из биографии Екатерины Сиен-
ской: «С началом жизни в келье Екатерине стал являться ее Жених и Спаситель…
Целые часы проводила она с Христом, излагая ему свои недоумения…» [35, 
c.192]. Соответственно все эти «встречи» и видения должны были приводить к 
развитию чрезвычайной гордости и самомнения. Святитель Игнатий (Брянчани-
нов) по этому поводу говорит: «Преуспевшим в самомнении демоны начинают 
являться в виде ангелов света…, мучеников…, в виде Божьей Матери…, Самого 
Христа…, обещают им венцы небесные, этим возводят на высоту самомнения и 
гордыни» [18, c.347].

Из приведенных примеров становится понятно, что некоторые из наиболее 
почитаемых святых Римско-католической Церкви были в состоянии прелести и, 
следовательно, не могут считаться святыми. К примеру, Святитель Игнатий (Брян-
чанинов) называл католических святых Игнатия Лойолу и Франциска Ассизского 
находящимися в сильнейшей бесовской прелести [20, c.69]. Он даже называл като-
лических святых сумасшедшими: «Займитесь чтением Нового Завета и св. Отцов 
Православной Церкви (отнюдь не Терезы, не Францисков и прочих западных су-
масшедших, которых их еретическая Церковь выдает за святых!)» [21, c.396].

Средства борьбы с прелестью
Стержневым средством для выхода из прелести является наличие опытного 

духовного наставника. Вот как об этом пишут Каллист и Игнатий Ксанфопулы: 
«Возжелавшему жить без прегрешений надобно побыть на послушании у отца, 
опытного и не прелестного, долговременными подвигами стяжавшего ведение 
вещей божественных, и в жизни украшенного всеми добродетелями, всякое его 
повеление и всякий совет почитая гласом и советом самого Бога» [25, c.321]. Да-
лее они продолжают свою мысль следующим образом: «Если на случайную доро-
гу, не изведанную делом, едва ли кто решится вступить без верного проводника; 
если в море никто не пустится без искусного кормчего; если за какую либо науку 
или искусство никто не возьмется без знающего дело учителя, — то кто дерзнет 
приступить к изучению делом искусства искусств и науки наук, вступить на таин-
ственную стезю, ведущую к Богу, и пуститься в беспредельное мысленное море, 

Феномен прелести в православной аскетике



25

Научные статьи и исследования

Раздел I

т. е. в иноческую жизнь, подобную жизни Ангелов, с самоуверенностью достиг-
нуть конца, без руководителя, без кормчего и учителя, опытного и истинного?» 
[25, c.322]. В конце рассуждения делают следующий вывод: «Поистине, таковой, 
кто бы это ни был, прельщает себя, и прежде вступления на путь, уже заблудился, 
как незаконно подвизающийся» [25, c.322].

Делая выводы из приведенных цитат, мы понимаем, что для того, чтобы вый-
ти из состояния прелести, необходимо иметь опытного духовника и постоянно с 
ним советоваться обо всех сторонах своей духовной жизни. В первую очередь это 
касается основных проявлений духовной жизни. С духовником надо решать мно-
жество вопросов: как часто надо исповедоваться и причащаться, какую духовную 
литературу читать и в какой последовательности, каким должно быть молитвен-
ное правило. Пребывая в постоянном совете и послушании у духовника, человек, 
несомненно, учится смирению, а значит, одновременно противостоит гордости, 
которая является главной причиной прелести. 

Как выше уже было сказано, что очень опасно доверять своим помыслам, т.к. 
именно с доверия ложным помыслам начинается прелесть [34, c.44]. Поэтому 
преподобный Паисий Святогорец настаивает на регулярной исповеди, которая 
освобождает человека от греховных помыслов, а значит, и прелести [34, c.273]. 
Вот как об этом пишет преподобный: «Открывая сердце духовнику и испове-
дуя ему свои грехи, человек смиряется. Таким образом, ему открывается не-
бесная дверь, его щедро осеняет Благодать Божия и он становится свободным» 
[34, c.275]. Далее преподобный Паисий настаивает на необходимости причаще-
ния святых Христовых тайн, которое он называет «божественным переливанием 
крови для лечения» [34, c.307].

Несомненно, что человек, который регулярно вникает в Священное Писание и 
старается воплотить Евангельские заповеди в жизнь, борется с прелестью. Вот как 
об этом пишет святитель Игнатий: «Верный Слову Божию не дозволяет себе этого 
удовлетворения, обуздывает страсти, отражает нападения врага (Иак. 4:7): действуя 
под руководством Евангелия против собственного самообольщения, укрощая стра-
сти, этим уничтожая мало-помалу влияние на себя падших духов, он мало-помалу 
выходит из состояния прелести в область истины и свободы (Ин. 8:32), полнота 
которых доставляется осенением Божественной благодати» [17, c.230].

Одной из важнейших опор, на которой строится здание спасения, являются 
святоотеческие тексты. Святитель Игнатий уподобляет чтение святоотеческих 
текстов родителю и царю всех добродетелей [19, c.111].

Феномен прелести в православной аскетике



26

Научные статьи и исследования

Раздел I

Так же святитель Игнатий указывает на то, что все виды бесовской прелести свя-
заны с тем, что в основание подвига не положено покаяние: «Покаяние, сокрушение 
духа, плач cyть признаки, суть свидетельство правильности молитвенного подвига; 
отсутствие их — признак уклонения в ложное направление, признак самообольще-
ния, прелести или бесплодия. То или другое, то есть прелесть или бесплодие, состав-
ляют неизбежное последствие неправильного упражнения молитвою, а неправиль-
ное упражнение молитвою неразлучно с самообольщением» [17, c.231].

Еще одним мощным средством борьбы с прелестью является трудотерапия. 
Когда подвижнику, впавшему в прелесть, назначаются самые простые, но очень 
трудоемкие послушания. Об одном таком случае рассказывает архимандрит Кро-
нид, который произошел в бытность его пребывания Свято-Троицкой Сергиевой 
лавре [28, c.469]. В течение непродолжительно времени архимандрит наблюдал 
за юным подвижником, который только что поступил в Сергиевую лавру. Этот 
подвижник предавался неумеренному молитвенному подвигу, без какого бы то 
ни было благословения, в результате чего он пришел в состояние очень глубокой, 
серьезной прелести. Он постоянно видел видения, ему являлись «архангелы», 
поющие гимны. От этого он пришел в состояние необычайной гордости. Архи-
мандрит Кронид, увидев опасность его духовного состояния, давал ему добрые 
советы, о том, каким образом он мог бы исправить свое бедственное положе-
ние. Но подвижник, видя добрые советы, наоборот, обозлился на архимандрита 
Кронида и хотел убить его, в результате чего было принято решение, что этого 
подвижника необходимо перевести в другой монастырь, где он был назначен на 
трудное послушание – чистить лошадиные стойла в конюшне. После выполне-
ния данного послушания он еще два года  находился на послушании в пекарне, 
где требуется так же прикладывать много физических усилий. После такой тру-
дотерапии он пришел в доброе расположение духа, т.к. молитве он мог уделять 
минимальное время из-за сильной усталости. При этом братья монастыря моли-
лась за него, и он благополучно вышел из состояния глубокой прелести и был 
рукоположен в сан иеродьякона. Впоследствии иеродьякон сам ужасался своему 
состоянию в начале своего подвижнического пути.

Заключение
Подводя итог рассматриваемой теме, в частности, можно сказать, что пре-

лесть — это глубочайший самообман, связанный с гордостью человека и воздей-
ствием на него демонов извне.

Феномен прелести в православной аскетике



27

Научные статьи и исследования

Раздел I

Священное Писание многократно повествует и предупреждает нас о прелести, 
начиная с грехопадения Адама и Евы и заканчивая книгой Откровения.

Упоминания о прелести мы неоднократно встречаем в богослужебных текстах, 
причем не только в канонах и акафистах, но даже в тексте литургии.

Существует два основных вида прелести: «мечтательность» и «мнение». «Меч-
тательность» связана с действие ума, а «мнение» связано с действиями сердца, но 
обе теснейшим образом связаны друг с другом.

Анализируя святоотеческие тексты, мы выяснили, что множество отцов древ-
ности, русские святые XIX века, подвижники XX века постоянно предостере-
гали верующих об опасности прелести. Последствия действия прелести всегда 
опасны. Человек, поддавшись действию прелести, может стать сумасшедшим, 
бесноватым, впасть в ересь, закончить жизнь самоубийством. Все это на практике 
видно из житий как православных святых, так и католических подвижников.

Предохраняет человека от прелести, в первую очередь, смиренное поведение, 
основанное на послушании духовному наставнику, и пребывание в покаянии.

Библиография
1.	 Акафист Божией Матери [Электронный ресурс]. – URL: https://azbyka.

ru/molitvoslov/akafist-presvjatoj-bogorodice-velikij-akafist-chitaemyj-v-subbotu-
akafista.html

2.	 Акафист святому славному Пророку, Предтече и Крестителю Господ-
ню Иоанну [Электронный ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/molitvoslov/akafist-
svjatomu-slavnomu-proroku-predteche-i-krestitelju-gospodnju-ioannu.html

3.	 Амвросий (Ермаков) архиепископ, священник Михаил Легеев Введение в 
аскетику – Спб.: СПбПДА, 2017. – 264 с.

4.	 Андрей Критский прп. Великий покаянный канон святого Андрея Крит-
ского [Электронный ресурс]. – URL: https://kanon-andreya-kritskogo.ru/#/

5.	 Антоний Великий прп. О доброй нравственности и святой жизни, в 170 
главах // Добротолюбие – Сергиев Посад : Изд. Свято-Троицкая Сергиева лавра, 
1992. – Т.1. – 640 с.

6.	 Божественная Литургия святого отца нашего Василия Великого [Элек-
тронный ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/bogosluzhenie/bozhestvennaya-liturgiya-
svyatogo-otcza-nashego-vasiliya-velikogo/

7.	 Варнава (Беляев) епис.Основы искусства святости – Нижний Новгород: 
Братство во имя святого князя Александра Невского, 1995. – Т.2 – 460 с.

Феномен прелести в православной аскетике



28

Научные статьи и исследования

Раздел I

8.	 Вейсман А.Д. Греческо-русский словарь – М.: Греко-латинский кабинет 
Ю.А.Шичалина, 1991. – репринтное издание 5 издания 1899 г. – 1370 с.

9.	 Григорий Синаит прп. Главы о заповедях и догматах, угрозах и обетовани-
ях, еще же – о помыслах, страстях и добродетелях, и еще – о безмолвии и молитве 
// Добротолюбие : в 5 т. – Сергиев Посад: Изд. Свято-Троицкая Сергиева лавра, 
1992. – Т.5. – 488 с.

10.	 Григорий Синаит прп. Наставление безмолвствующим // Добротолюбие: в 
5 т. – Сергиев Посад: Изд. Свято-Троицкая Сергиева лавра, 1992. – Т.5. – 488 с.

11.	 Даль В. И. ЛЕСТЬ // Толковый словарь живого великорусского языка 
[Электронный ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Spravochniki/tolkovyj-
slovar-zhivogo-velikorusskogo-jazyka-v-i-dalja-bukva-l/254

12.	 Даль В. И. ПРЕЛЕСТЬ // Толковый словарь живого великорусского языка 
[Электронный ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Spravochniki/tolkovyj-
slovar-zhivogo-velikorusskogo-jazyka-v-i-dalja-bukva-p/8341

13.	 Диадох блаж. Подвижническое слово, разделенное на сто глав деятель-
ных, исполненных ведения и рассуждения духовного // Добротолюбие : в 5 т. – 
Сергиев Посад: Изд. Свято-Троицкая Сергиева лавра, 1992. – Т.3. – 442 с.

14.	 Димитрий Ростовский свят. Житие преподобного Исаакия, затворника 
Печерского [Электронный ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Dmitrij_
Rostovskij/zhitija-svjatykh/156

15.	 Димитрий Ростовский свят. Житие святого Никиты, епископа Новгород-
ского [Электронный ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Dmitrij_Rostovskij/
zhitija-svjatykh/108

16.	 Духовная прелесть [Электронный ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/quotes/
prelest/

17.	 Игнатий (Брянчанинов) свят. О прелести // Аскетические опыты – М.: 
Правило веры, 1993. – Т.1. – 574 с.

18.	 Игнатий (Брянчанинов) свят. О сновидениях // Приношение современно-
му монашеству. – М.: Правило веры, 1993. – Т.5 – 480 с.

19.	 Игнатий (Брянчанинов) свят. О чтении святых отцов // Аскетические опы-
ты – М.: Правило веры, 1993. – Т.1. – 574 с.

20.	 Игнатий (Брянчанинов) свят. Об отшельнической жизни // Приношение 
современному монашеству – М.: Правило веры, 1993. – Т.5 – 480 с.

21.	 Игнатий (Брянчанинов) свят. Письмо 203 // Собрание писем – М.: Центр изуче-
ния, охраны и реставрации наследия священника Павла Флоренского, 1995. – 846 с.

Феномен прелести в православной аскетике



29

Научные статьи и исследования

Раздел I

22.	 Игнатий (Брянчанинов) свят. Письмо 219 // Собрание писем – М.: Центр 
изучения, охраны и реставрации наследия священника Павла Флоренского, 
1995. – 846 с.

23.	 Игнатий Лойола. Духовные упражнения [Электронный ресурс]. – URL: 
https://vostlit.info/Texts/Dokumenty/Spain/XVI/Iesuiten/Loiola/Duch_upraznenija/
text1.htm

24.	 Игнатий Лойола. Рассказ паломника о своей жизни. – М.: Колледж фило-
софии, теологии и истории св.Фомы Аквинского, 2002. – 256 с.

25.	 Каллист и Игнатий Ксанфопулы инок. 15. Какие признаки истинного по-
слушания, кои имея истинный послушник, мог бы послушничествовать без па-
дений // Добротолюбие : в 5 т. – Сергиев Посад: Изд. Свято-Троицкая Сергиева 
лавра, 1992. – Т.5. – 488 с.

26.	 Каллист и Игнатий Ксанфопулы инок. 73. Еще о мечтаниях и воображе-
ниях ума, – и о признаках прелести и истины // Добротолюбие : в 5 т. – Сергиев 
Посад: Изд. Свято-Троицкая Сергиева лавра, 1992. – Т.5. – 488 с.

27.	 Карсавин Л.П. Откровения блаженной Анджелы. – Киев: УЦИММ-
ПРЕСС, 1996. – 224 с.

28.	 Марк (Лозинский), игумен. Отечник проповедника. – Сергиев Посад: Изд. 
Свято-Троицкой Сергиевой лавры, 1996. – 

672 с.
29.	 Нил Синайский прп. Аскетические наставления преподобного Нила // 

Добротолюбие. : в 5 т. – Сергиев Посад: Изд. Свято-Троицкая Сергиева лавра, 
1992. – Т.2. – 764 с.

30.	 Новоселов М.А. Догмат и мистика в православии, католичестве и проте-
стантстве. – М.: Лепта, 2003. – 380 с.

31.	 Ньюман Б. Греческо-русский словарь Нового Завета пер. Кузнецовой В.Н. – 
М.: Русское библейское общество, 2012. – 240 с.

32.	 Ожегов С.И. ПРЕ // Толковый словарь русского языка [Электронный ре-
сурс]. – URL: https://slovarozhegova.ru/word.php?wordid=23305

33.	 Ожегов С.И. ПРЕЛЕСТЬ // Толковый словарь русского языка [Электрон-
ный ресурс]. – URL: https://slovarozhegova.ru/word.php?wordid=23484

34.	 Паисий Святогорец прп. Духовная борьба. – М.: Изд. дом «Святая гора», 
2003. – Т.3. – 344 с.

35.	 Подвижники: Избранные жизнеописания и труды. – Самара: Агни, 1998. – 
526 с.

Феномен прелести в православной аскетике



30

Научные статьи и исследования

Раздел I

36.	 Последование утрени // Служба во Святую и Великую Субботу // Богослу-
жения Страстной Седмицы наряду [Электронный ресурс]. – URL: https://azbyka.
ru/otechnik/Pravoslavnoe_Bogosluzhenie/sluzhba-vo-svjatuyu-i-velikuyu-subbotu-
posledovanie-utreni/

37.	 Симеон Новый Богослов прп. О первом образе внимания и молитвы // 
Добротолюбие : в 5 т. – Сергиев Посад: Изд. Свято-Троицкая Сергиева лавра. 
1992. – Т.5. – 488 с.

38.	 Успенский Л. В. ПРЕЛЕСТЬ // Этимологический словарь школьника 
[Электронный ресурс]. – URL: https://lexicography.online/etymology/%D0%BF/%
D0%BF%D1%80%D0%B5%D0%BB%D0%B5%D1%81%D1%82%D1%8C

39.	 Феодор Студит прп. Подвижнические монахам наставления // Добротолю-
бие : в 5 т. – Сергиев Посад: Изд. Свято-Троицкая Сергиева лавра, 1992. – Т.4. – 
664 с.

40.	 Феофан (Быстров) архиеп. 32. В чем состоит «собственно прелесть»? 
// Письма Архиепископа Феофана (1927 г.) https://antimodern.ru/letters-arch-
theophanes-1927/

41.	 Феофан Затворник свт. Внутренняя жизнь. Избранные поучения [Элек-
тронный ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Feofan_Zatvornik/vnutrennjaja-
zhizn/#sel=106:124,106:140

42.	 Феофан Затворник свт. Прелесть // Грехи и страсти и борьба с ними [Элек-
тронный ресурс]. – URL: https://predanie.ru/book/85660-grehi-i-/

43.	 Феофан Затворник свт. Письмо 926. Признак для различения стоящего в пре-
лести. Совет духовнику // Собрание писем, вып. 5 [Электронный ресурс]. – URL: 
https://azbyka.ru/otechnik/Feofan_Zatvornik/pisma/5_168#sel=1557:41,1557:62

44.	 Феофан Затворник свт. Письмо 722 // Собрание писем, вып. 4 [Элек-
тронный ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Feofan_Zatvornik/
pisma/4_171#sel=1338:85,1338:95

Феномен прелести в православной аскетике



31

Научные статьи и исследования

Раздел I

УДК 27-75
Колесников Сергей Александрович,

доктор филологических наук,
проректор по научной работе 

Белгородской Православной Духовной семинарии (с м/н),
профессор Белгородского юридического института МВД России

Пролегомены к теологии «большого стиля» в России: 
«теологическое я» в религиозно-мировоззренческих стратегиях 

К. М. Антонова

Аннотация.  В статье рассматриваются теологическая система К. М. Антонова 
в контексте формирования теологического «я». Важным направлением становит-
ся возможность взникновения и развития теологии «большого стиля» в духовно-
интеллектуальных реалиях современной России. Вопрос о том, как достичь «боль-
шого стиля» в становлении отечественной теологии, «как возможна» теология 
монументального масштаба в духовно-интеллектуальных реалиях России должен 
непрестанно звучать в богословских рефлексиях. Познавательная модель, описыва-
емая как «теологическое я», основана на таких базовых сферах человеческого суще-
ствования, как «грамматическое» взаимодействие человеческого и Божественного. 
Научный текст оказывается полем реализации «теологического я», «местом прорыва 
«авторского я», в котором именно «я» как познавательно-грамматическая форма ста-
новится эффективным инструментарием познания. «Теологическое я» К.М. Антоно-
ва, включающее в себя «сенсационность» и «келейность», развернутую грамматику 
общения с Божественным, отточенную фокусировку как на идеале познания, так 
и на конкретно-личной исследовательской стратегии, проницательное всматрива-
ние в истоки религиозного познания, синергию научного и лично-переживающего, 
открытость к развивающейся кристаллизации, активацию панорамных ракурсов и 
«автопортретов» познавательных подходов, проницательное преодоление опасно-
стей и вызовов на этом сложном пути, программно-организационное мышление, 
прайминг перспективности христианско-религиозной мысли в российских реали-
ях – такое многогранное «теологическое я» выступает надежным основанием для 
построения пролегоменов к теологии большого стиля в России.

Ключевые слова: К.М. Антонов, «теологическое я», теология большого сти-
ля, перспективы развития теологии.

Пролегомены к теологии «большого стиля» в России: 
«теологическое я» в религиозно-мировоззренческих 
стратегиях К. М. Антонова



32

Научные статьи и исследования

Раздел I

Пролегомены к теологии «большого стиля» в России: 
«теологическое я» в религиозно-мировоззренческих 
стратегиях К. М. Антонова

Sergei Kolesnikov,
Doctor of Philology,

Vice-Rector for Research 
at the Belgorod Orthodox Theological Seminary,

Professor at the Belgorod Law Institute 
of the Ministry of Internal Affairs of Russia

Prolegomena to «Grand Style» Theology in Russia:
The Theological «I» in K. M. Antonov's Religious and Ideological Strategies

Abstract: This article examines K. M. Antonov’s theological system in the con-
text of the formation of the theological “I.” An important area is the possibility of the 
emergence and development of “grand style” theology in the spiritual and intellectual 
realities of contemporary Russia. The question of how to achieve “grand style” in the 
development of Russian theology, and how monumental theology is possible in Rus-
sia’s spiritual and intellectual realities, should continually be addressed in theological 
reflection. The cognitive model described as the “theological self” is based on such 
fundamental aspects of human existence as the “grammatical” interaction between 
the human and the divine. A scientific text becomes a field for the realization of the 
theological self, a site of the author’s ego’s breakthrough, in which the “self” as a 
cognitive-grammatical form becomes an effective tool for cognition. K. M. Antonov’s 
theological self, encompassing sensationalism and privacy, a comprehensive grammar 
of communication with the Divine, a refined focus on both the ideal of knowledge and 
a concrete, personal research strategy, a penetrating insight into the origins of religious 
knowledge, the synergy of the scientific and the personally experiential, an openness to 
evolving crystallization, the activation of panoramic perspectives and “self-portraits” 
of cognitive approaches, an insightful overcoming of the dangers and challenges along 
this complex path, programmatic and organizational thinking, and a priming of the po-
tential of Christian religious thought in Russian realities—this multifaceted theological 
self serves as a reliable foundation for constructing prolegomena to grand theology in 
Russia.

Keywords:  K. M. Antonov, theological self, grand theology, prospects for the de-
velopment of theology.



33

Научные статьи и исследования

Раздел I

Пролегомены к теологии «большого стиля» в России: 
«теологическое я» в религиозно-мировоззренческих 
стратегиях К. М. Антонова

Введение в теологию «большого стиля»
Уникальная способность – дар! – теологии вместить в себя и «сенсацион-

ность» как чуткую реакцию на тремор внешнего мира, и глубину, «келейность», 
духовно-познавательных стратегий ведет к призванию осознать теологический 
метод миропознания в контексте «большого стиля», к открытию потенциальных 
возможностей теологических концепций выйти на орбиту преобразований, пред-
задающих ритмику «пульса вселенной».

Теология, которую характеризуют «как сложную многоуровневую систему по-
знавательных практик и дисциплин, различные элементы которой имеют различ-
ное отношение к современной гуманитарной науке и ее стандартам» [4, с. 74], 
несет в себе исключительное право выговорить вопрошание об осуществимости 
эксплицитной трансцендентальности, сформировать «языковую практику» опра-
шивания бытия. Но результативность такой онто-познавательной описательности 
требует от теологии – и прежде всего от развивающейся российской теологии! – 
явить свою сонастроенность с параметрами «большого стиля», устремиться к 
тем «философским основаниям нового богословского стиля» [10, с. 27], которые 
определяют императивность познавательных концепций.

Вопрос о том, как достичь «большого стиля» в становлении отечественной 
теологии, «как возможна» теология монументального масштаба в духовно-
интеллектуальных реалиях России должен непрестанно звучать в богословских 
рефлексиях для того, чтобы придать теологическому знанию установку вознесен-
ности, устремленности к исполнению завета «ищите горнего» (Кол. 3:1). Как реа-
гировать на это ответственное вопрошание – здесь унифицированных ответов, 
конечно, быть не может. Но сама неизбывно-пульсирующая формулировка такого 
вопрошания, методолого-стратегическая встроенность его в «тело» российской 
теологии представляется несомненной.

Опыт приобщенности к теологии «большого стиля» в российской религиоз-
ной мысли, несомненно, имеется – прежде всего, это рубеж XIX-XX веков, свя-
занный с именами Л. М. Лопатина, С. Л. Франка, о. Павла Флоренского и многих 
других, где возникает «определенный устойчивый тип философии религии, ко-
торый, при всем своем своеобразии, может рассматриваться как один из вариан-
тов общеевропейской традиции философского изучения религии» [10, с. 11]. По-
лиаспектный тезис «можем повторить» в данном случае звучит как напоминание 
и свидетельство потенциальных возможностей российской религиозной мысли 
обрести в себе мобилизующую открытость «большому стилю», достичь уровня 



34

Научные статьи и исследования

Раздел I

Пролегомены к теологии «большого стиля» в России: 
«теологическое я» в религиозно-мировоззренческих 
стратегиях К. М. Антонова

тех теологических концепций, которые определяли контур мировой религиозной 
дисциплинарности. 

Мировой опыт показывает, что такой контур может быть достаточно широк, мо-
жет включать тех авторов, «которые отстаивали полную самодостаточность богос-
ловского знания, более или менее радикально отрицая возможность и значимость 
каких бы то ни было форм “естественной теологии” вообще (К. Барт)»; авторов, 
«кто полагал достаточным ту или иную форму его философского обоснования 
(трансцендентальный томизм); теми, кто считал необходимым апелляцию к рели-
гиозному опыту и/или религиозной истории и соответствующим общим методоло-
гическим принципам гуманитарных наук (Ф. Шлейермахер, Р. Отто, Ф. Хайлер, 

Э. Трельч); теми, наконец, кто так или иначе соединял два последних варианта 
в рамках одного проекта (Р. Бультман, П. Тиллих)» [8, с. 77]. Но именно широта 
«большого стиля» теологии позволяет выйти на этот уровень и явить современ-
ной российской религиозной мысли свое право определять генеральные линии 
новых познавательных «схем». 

На этом пути, разумеется, немало сложностей, с которыми отечественная ре-
лигиозная мысль столкнулась еще в начале ХХ столетия в момент вхождения в 
контур теологии «большого стиля», например, в области представлений о при-
роде религиозного догмата. Так, «с одной стороны, представление о принци-
пиальной непостижимости догматических истин делает их эпистемологически 
пустыми… С другой стороны, попытка возведения догматов к содержаниям тех 
или иных религиозных переживаний, исправляя этот недостаток, в свою оче-
редь оборачивается почти неизбежной их субъективизацией, иррационализмом 
и психологизмом» [10, с. 27]; – но как раз учет уроков прошлого и должен стать 
импульсом к обретению масштабной концептуальности в современных духовно-
интеллектуальных реалиях.

Для этого требуется осознанное – проектное! – понимание необходимости 
подведения российской религиозной мысли к осознанию своего призвания войти 
в «большой стиль». Представляется, что одним из направлений, активирующих 
движение к теологии «большого стиля», может стать проект создания духовно-
интеллектуальных портретов современных активных участников процесса раз-
вития отечественной религиозной мысли в самых разных ее ракурсах. Сегодня 
насущно требуется создание развернутой «галереи» портретов российских тео-
логов, философов религии, религиоведов, максимально способствующих воз-
никновению религиозной мысли «большого стиля» в России.



35

Научные статьи и исследования

Раздел I

Пролегомены к теологии «большого стиля» в России: 
«теологическое я» в религиозно-мировоззренческих 
стратегиях К. М. Антонова

Методологическим основанием подобного портретирования должна стать па-
негирическая тональность, возрождение которой в рамках взаимоотношений со-
временных направлений российского богословия, философии религии и религи-
оведения выступает важным условием результативного становления российской 
религиозной мысли. 

Хвалить людей нужно при жизни – это важный и продуктивный метод, кото-
рый особенно актуален для построения результативного научного направления. 
К сожалению, навык панегирической аналитики серьезных научных исследова-
ний в области религиозной мысли в отечественных реалиях слабо представлен 
по сравнению с полемическими и критическими линиями. Текст данной статьи 
будет выстроен именно в трезво-панегирической тональности, которая, как пред-
ставляется, должна занять свое достойное место в духовно-интеллектуальной 
атмосфере и, самое главное, способна придать существенный импульс к обрете-
нию российской теологией, в ее максимально широком понимании, параметров 
«большого стиля».

Одним из результативных направлений отечественной религиозной мысли 
в контексте обозначенных установок, как представляется, может стать корпус 
духовно-интеллектуальных текстов К. М. Антонова, где воплощается программ-
ный проект академического знания о религии, позиционируемого как общая цен-
ность, «на признании которой религиоведы, теологи и философы религии могут 
сойтись, которую они могут совместно отстаивать и которая сильно теряет в сво-
ем статусе от их противостояния» [7, с. 128]. Именно стремление к приданию 
религиозной мысли статуса «общей ценности» и позволяет говорить о прибли-
жении концептуальных построений К. М. Антонова к уровню теологии «большо-
го стиля», и, соответственно, требует создания его духовно-интеллектуального 
«портрета» – хотя бы отдельных ракурсов его многогранных исследований. 

Познавательная результативность подобного портретирования, восходящая к 
идее личностно-зеркального познания у Николая Кузанского («Поскольку позна-
ние есть уподобление, он (ум) обнаруживает в себе самом, словно в живущем 
интеллектуальной жизнью зеркале» [17, с. 372], логически начинается с портрета 
личностной исследовательской позиции 

К. М. Антонова, определяемой нами через понятие «теологического я» («тео-
логическое я» рассматривается как актант духовно-гносеологической ситуации, 
основанной на признании Божественного творения как базисного принципа ми-
роустройства и на признании интенциональности (смыслоформированности) бы-



36

Научные статьи и исследования

Раздел I

Пролегомены к теологии «большого стиля» в России: 
«теологическое я» в религиозно-мировоззренческих 
стратегиях К. М. Антонова

тия по отношению к целям, определенным Божественной волей). Процедурным 
алгоритмом данного текста выступает моно-погружение в тексты одного автора 
в виде ухода от формализма развернутого «списка литературы» и фокусирования 
на ключевых смысловых центрах концептуальных построений конкретного ис-
следователя.

«Теологическое я»: право быть
Познавательная модель, описываемая как «теологическое я», основана на та-

ких базовых сферах человеческого существования, как «грамматическая» взаи-
мосообщаемость человеческого и Божественного. Сакрально-онтологическая 
грамматика «начинается там, где человеческое «я» встречается с Я божествен-
ным, как с Ты; или, наоборот, Бог, Божественное Я, обращается к человеку с «ты» 
[16, с. 173]. В рамках личностной модели познания религиозная мысль выступает 
самостным поступком реализации «архитектонически-значимого я» (М. М. Бах-
тин); – и вместе с тем в каждом таком «я» прослушивается «пульс вселенной». 
Теологический «подсчет» такой пульсации как раз и позволяет выявить «прав-
ду мира», ведь «непосредственно констатируемое отсутствие правды и смысла 
в мире как таковом заставляет нас искать сверхмирную правду за его предела-
ми, в трансцендентном Боге» [6, с. 88]. В этом таятся истоки востребованности 
личностно-теологического взора на мир, сама потребность в теологическом взгля-
де, исходящем от познающего «я», стремящегося к своей «архитектоничности».

Показательно, что у К. М. Антонова концептуально подчеркивается экзи-
стенциальный аспект познающего личностного сознания, которое мы определя-
ем как «теологическое я». Даже в нарочито провокационном заголовке статьи 
«Как прокормить такую ораву? Почему религиоведение и теология не являются 
взаимозаменимыми дисциплинами?» [5, с. 111] присутствует проблема «корм-
ления», экзистенциальной питательности бытия, рассматриваемая через призму 
«познающего я». За поисками «пищи» раскрывается проект изыскания идеаль-
ного духовно-познающего состояния, осуществляется «активный поиск образа 
современного и в то же время укорененного в традиции иерарха, священника, 
монаха. Выработка такого образа как некоего искомого идеала, его приложение к 
современным условиям – дело, разумеется, богословия (конкретно – пастырского 
богословия). Однако такое осмысление в наши дни имеет смысл дополнить ис-
следованием имеющегося ныне многообразия типов, образов и представлений 
об идеале (и практик их реализации)» [3, с. 583]. Поиск «идеального я» как ар-



37

Научные статьи и исследования

Раздел I

Пролегомены к теологии «большого стиля» в России: 
«теологическое я» в религиозно-мировоззренческих 
стратегиях К. М. Антонова

хитектоническая задача религиозной мысли – вот что отличает построения К. М. 
Антонова в контексте приближения к теологии «большого стиля».

Практически каждый его текст имплицитно несет в себе призыв присталь-
но изучать носителя религиозной мысли. Так, например, статья «Славянофилы 
и И. В. Киреевский» (2006) представляет собой своеобразную манифестацию 
того, что «теологическое я» необходимо внимательно постигать, что личностно-
конкретная теологическая стратегия заслуживает детального, развернутого по-
гружения в нее. В самом перечне номенклатурного упоминания более сотни ис-
точников, посвященных Киреевскому, необходимо увидеть особый образ жизни 
современного человека, современного «теологического я», результативно вопло-
щаемого К. М. Антоновым. В его работах воссоздается в сегодняшних реали-
ях образ книжника (γραμματεύς), доказывается практическая осуществляемость 
модели погруженности в теологическую литературу, построения своей научной 
биографии по вектору религиозной мысли.

Стремление понять свою – личностную! – религиозную жизнь, прежде всего 
через религиозное обращение, выступает первоимпульсом познавательной кон-
цепции К. М. Антонова: «Представляется оправданным утверждать, что стремле-
ние человека понять свою религиозную жизнь коренится, прежде всего, в самой 
этой жизни и, тем самым, что возникающие из этого стремления рефлексивные 
практики или структуры функционально принадлежат той религиозной тради-
ции, на почве которой они вырастают, независимо от того, как субъективно от-
носятся к ней реально осуществляющие эти практики конкретные индивиды» 
[9, с. 90]. Авторское стремление выстроить понимание своей интеллектуально-
религиозной жизни, определить «личный ценностный ансамбль» [9, с. 94] через 
призму религиозного взгляда на мир исходит из духовно-экзистенциальной уста-
новки о первоочередности личного переживания: «Личное переживание, разу-
меется, должно пройти специальную рефлексивную обработку для того, чтобы 
получить свое место в системе мысли и право претендовать на некоторую обще-
значимость» [6, с. 78]; – и в этом залог выхода к теологии «большого стиля».

К. М. Антонов обладает редким даром соединить научное и личностное, опи-
раясь на философско-религиозную традицию, на тексты предшественников, где 
«теологическое я» неразрывно связано с преображением научного миропозна-
ния: «Лишь немногие из текстов, созданных наиболее значительными богос-
ловами всех христианских конфессий в XX в., могут быть признаны научными 
в современном смысле. Прежде всего они несут в себе личностное послание, 



38

Научные статьи и исследования

Раздел I

Пролегомены к теологии «большого стиля» в России: 
«теологическое я» в религиозно-мировоззренческих 
стратегиях К. М. Антонова

определенное понимание Бога и Его отношения к человеку, значимость которого 
определяется совершенно другими критериями, чем соответствие стандартным 
процедурам научного метода» [4, с. 76]. «Теологическое я» способно результа-
тивно соединить научное и личное, «перековать» гносеологический формат в 
сторону сверх-научности, взаимно открыв друг другу и опыт встречи с Боже-
ственным, и опыт нахождения в мирской реальности.

В ходе реализации «теологического» я научные тексты начинают приобретать 
характер своеобразного духовно-интеллектуального дневника, где фиксируются 
переходные состояния познания. Так, например, происходит с вызовом обмир-
щенности религиозной мысли, которая изначально «переживается сообществом-
аудиторией, поскольку оно пытается рефлексивно воспроизвести и осмыслить 
свой опыт на основе соответствующих рефлексивных структур… Это пережи-
вание, переходя в сферу естественного сознания и затем становясь предметом 
рефлексии, обращает ее к поиску утраченных оснований» [9, с. 98]. Так проис-
ходит в глубинно-дневниковом вопрошании, облеченном в форму научного тек-
ста и обращенного, в том числе, к самому автору статьи: «Когда религиозная 
жизнь человека, пережившего обращение, становится рефлексивной, начинает 
стремиться к пониманию самой себя? Это не значит, что его религиозная жизнь 
недостаточно интенсивна, совсем напротив, однако, став религиозным человеком 
(а это и значит, пережить обращение), он по каким-то причинам задумывается (в 
той или иной, более или менее общей и рациональной формулировке) над таки-
ми вопросами: во что я верю; что значит быть религиозным; что значит верить; 
в чем состоит подлинное благочестие; как должен быть устроен мир и каким 
должен быть я сам, чтобы то, что со мной произошло, вообще могло случаться 
с людьми?» [9, с. 92]. В такой формулировке вопросов и ответов научный поиск 
соединяется с личным духовным переживанием, что и отражается в конкретных 
текстах, в построении масштабной научно-познавательной стратегии.

Показательны стилистические особенности текстов К. М. Антонова, в которых 
демонстрируются возможности активации «теологического я». «Человек тексту-
альный», homo textualis, явленный в исследованиях Антонова, использует свое 
«я» в самых разных формах – будь это примечания, играющие роль внутреннего 
голоса автора, будь это сознательная акцентировка «я», структурирующего по-
знавательный метод или будь это подзаголовки («Странным образом подзаголов-
ки книг Франка зачастую упускаются из виду при анализе и интерпретации его 
мысли, в то время как в них (как и в обычно предшествующих основному тексту 



39

Научные статьи и исследования

Раздел I

Пролегомены к теологии «большого стиля» в России: 
«теологическое я» в религиозно-мировоззренческих 
стратегиях К. М. Антонова

работ философа маленьких авторских предисловиях) как правило весьма точно 
обозначаются направленность познавательного интереса и границы притязаний 
автора») [6, с. 72]. Но в самых разных стилистических приемах Антонов посту-
лирует важность диалогичности между «авторским я» и познаваемым миром, до-
верительность разговора между «теологическим я» и реальностью.

Диалог должен произойти – а диалог возможен только между личностными 
«я», – и только открытый диалог ведет к исполнению познавательных задач. 
Малопродуктивной является ситуация, когда происходит «критика мыслите-
ля, который не может тебе ответить, как удобный способ поднять собственную 
самооценку» [15, с. 293]. Напротив, Антонов стремится «договорить» за своих 
героев, дать возможность ушедшим «теологическим я» заговорить в духовно-
интеллектуальных реалиях. Это может быть представлено в виде напоминания 
об аргументах, которые не были приведены («здесь Франку уместно было бы 
привести соответствующие фрагменты Анаксимандра и Гераклита, которые он, 
разумеется, хорошо знал и (по свидетельству Бинсвангера) высоко ценил» [6, 
с. 90]); в виде построения гипотетических гносеологических коллективностей 
(«Как представляется, они (русские религиозные мыслители) были бы, безуслов-
но, согласны с утверждением Апеля…» [8, с. 65]), в виде воскрешения ушедших 
тональностей и тематик в современном религиозном познании как взаимном раз-
ворачивании прошлого и настоящего – к будущему. И в каждом стилистическом 
приеме просвечивается актуальность «теологического я», задающего формат по-
знающей диалогичности.

Научный текст оказывается полем реализации «теологического я», местом про-
рыва «авторского я», в котором именно «я» как познавательно-грамматическая 
форма становится эффективным инструментарием познания. Исследователь вы-
ходит к утверждению своего я, акцентирует «я» как метод познания: «Даже исхо-
дя из абсолютности Бога, я должен мыслить себя как некое “сущее ничто”, и своё 
бытие и его содержание «ежемгновенно» происходящим из Него и через Него. 
Опять-таки, исходя из своей автономности в отношении Него я должен прийти к 
осознанию вторичности этой двойственности по отношению к более первичному 
трансрациональному единству, которое, однако, проявляется только в форме этой 
двойственности» [6, с. 86]. Открыто заявленное «теологическое я», рельефно вы-
писанное «я» автора – именно «я должен мыслить», именно «я должен прийти» 
– выступает ключевым параметром религиозного познания, «дает перспективу 
обретения человеком “личной годности”» [2, с. 284].



40

Научные статьи и исследования

Раздел I

Пролегомены к теологии «большого стиля» в России: 
«теологическое я» в религиозно-мировоззренческих 
стратегиях К. М. Антонова

Выход к личной – и профессиональной! – годности выступает серьезным 
фактором приобщения к теологии «большого стиля». Для К. М. Антонова важ-
ной является демонстрация реальности и достижимости выхода к масштабной 
духовно-интеллектуальной концепции. Развернутым доказательством подобной 
«годности» выступает его монография «Как возможна религия» (2020), в кото-
рой представлена детальная фиксация персоналий религиозных мыслителей, 
относящихся к теологии «большого стиля», выступающих как образцы для по-
строения теологии такого уровня. Монографический текст преображается в «ве-
ликие истории сознания» [11, с. 36], доказывает необходимость поступательного 
создания отечественных «великих историй» теологического сознания, призывает 
к продолжению галереи монументального портретирования великих теологов и 
религиозных философов России.

В «анфиладах» таких портретных галерей К. М. Антоновым распахивается вся 
сложность и грандиозность духовно-творческого «я», познавательной «субъек-
тивности» на примере творчества И. В. Гете: «Это, во-первых – “я” переживаю-
щее; во-вторых – “я” непосредственно рефлексирующее относительно только что 
пережитого опыта, подмечающее оттенки переживаний, непрерывно встраиваю-
щее их в систему своих жизненных элементов; наконец, в-третьих, – “я” пишу-
щее о собственной жизни, заново переживающее ее в рефлексирующем воспоми-
нании и тем самым заново оформляющее ее с позиции наблюдателя. В конце 
повествования три этих “я” как бы сходятся в одной точке, где обнаруженное в 
рефлексии единство уникальной индивидуальной жизни становится основным 
переживанием, содержание которого выступает с абсолютной ясностью» [11, 
с.  35]. Помня о роли переживания в научно-познавательной парадигме, в этой 
обозначенной сложности «я», необходимо увидеть методологический отказ от 
«анонимного» познания, от «методологического солипсизма» в процессе кри-
сталлизации «теологического я».

«Теологическое я» – это не остановленное состояние, это развивающаяся 
«субстанция», ведь «человек является христианином всегда для того, чтобы ста-
новится им» [18, с. 422]. К. М. Антонов обозначает потенциальное стремление 
познающей личности к горнему и бытийному: «Потребность человека обратить-
ся к чему то, что, будучи выше него, определяет его жизнь, и потребность сори-
ентироваться в бытии, упорядочить и осмыслить окружающую нас реальность 
в ее полноте дополняют друг друга, переплетаются между собой и неизбежно 
сталкиваются» [12, с. 96]. Так формируется сложный контур «теологического я», 



41

Научные статьи и исследования

Раздел I

Пролегомены к теологии «большого стиля» в России: 
«теологическое я» в религиозно-мировоззренческих 
стратегиях К. М. Антонова

который может выливаться как в напряженность «междисциплинарных войн» 
между теологическим и религиоведческим сообществом (у Антонова парадигма 
научной «баталистики» представлена очень разнопланово и должна стать пред-
метом более детального рассмотрения в контексте соотнесенности теологическо-
го и религиоведческого «я»), так и в «мирное» построение новой – по крайней 
мере, новой для российских духовно-интеллектуальных реалий – модели науки 
о религии. 

Светотеневой потрет «теологического я»
Тема сложности «теологического я» выводит к проблематике его контурной 

экспликации, к описанию этапов становления и развития данной познавательной 
модели. 

Рождение «теологического я» в контексте религиозной судьбы начинается с 
религиозного обращения, которому К. М. Антонов уделяет особое внимание: 
«Религиозное обращение, если трактовать его достаточно широко, может рас-
сматриваться как некая фундаментальная форма религиозного опыта, тот или 
иной способ или характер переживания которой так или иначе окрашивает ре-
лигиозную судьбу субъекта» [9, c. 91]. Опыт обращения, из которого и рожда-
ется «теологическое я», оказывает решающее значение для всей последующей 
стратегии познания: «Человек, однажды изменивший общую направленность 
своей жизни, вынужден будет совершать этот скачок, этот поворот вновь и вновь, 
как бы в миниатюре повторяя свое первое обращение» [9, c. 92]. В этих научно-
стилистически выгравированных фразах отчетливо слышатся отголоски лично-
го духовно-экзистенциального опыта автора, рассматривающего обращение как 
первоимпульс к проявлению «теологического я».

Рождение «теологического я», происходящее как результат обращения, «от-
нюдь не сводится к простой “перестройке” личного мировоззрения, но пред-
ставляет собой первый шаг религиозного обращения, которое следует понимать 
как радикальный переворот в самом способе существования непосредственного 
самобытия» [1, c. 109]. Через призму обращения раскрывается глубина «теоло-
гического я»: «Акт обращения представляет собой довольно сложную структуру 
взаимосвязанных элементов. Эти элементы, говоря коротко, суть следующие: 
переоценка ценностей, в результате которой прежний образ жизни представля-
ется человеку результатом обмирщения, падения с некоторой первоначальной 
духовной высоты; обнаружение внутренней жизни, открытие реальности и вме-



42

Научные статьи и исследования

Раздел I

Пролегомены к теологии «большого стиля» в России: 
«теологическое я» в религиозно-мировоззренческих 
стратегиях К. М. Антонова

сте с тем конечности и обусловленности своего внутреннего мира; восприятие 
откровения Абсолютного Бытия, раскрытие внутреннего мира Ему навстречу; 
восстановление на новой основе стабильной системы социально-значимых 
ценностей и приоритетов, включение в жизнь мира и общества; вхождение в 
конкретную религиозную традицию и общину; ретроспективная рефлексия» 
[13, c. 159‑160]. В сложности «теологического я» исследователь проницатель-
но обозначает духовно-познавательные вызовы, стоящие перед теологическим 
я, опасности разочарования, ведь «обращению всякий раз предшествует контр-
обращение» [13, c. 167]; – и это явно тоже грань духовно-экзистенциального 
опыта самого автора.

В текстах К. М. Антонова мы присутствуем при проницательном выписыва-
нии сюжетов рождения «теологического я», при создании своеобразного автопор-
трета, будь это литературно-духовный дневник в статье, посвященной духовной 
поэтике Гете, или армирование собственного текста фразами российских религи-
озных мыслителей. Эти и многие иные «техники портретирования» выливаются 
в форму духовно-интеллектуальной исповедальности, без которой невозможно 
представить теологию «большого стиля». 

Открытие себя как современного представителя религиозной мысли проис-
ходит через калькирование, послойную спектроскопию «теологических я», пред-
ставленных в истории российской религиозной мысли. Так, обращаясь к осмыс-
лению «теологического я» В. Соловьева – «Соловьев постоянно иллюстрирует 
ход своей мысли с помощью аналогии между сущностной структурой конечного 
(человеческого) и бесконечного (божественного) духа… Эта структура задается 
тремя основными моментами: момент первоначальной нераздельности, или цель-
ности духовного субъекта; момент раздельной сознательной жизни этого субъек-
та – “проявление или обнаружение нашего духа… во множестве различных про-
явлений”; момент рефлексивного возвращения к себе “от этих проявлений или 
обнаружений”» [13, c. 169], – Антонов рисует методологический портрет прежде 
всего современного исследователя, сориентированного на достижение теологии 
«большого стиля»…

Простор «теологического я», эксплицируемого в текстах К. М. Антонова, 
определяет выход познавательных стратегий не только на внутренний уровень 
познавательных стратегий (таких как личностность, религиозное обращение, ис-
поведальность и др.), но и обращенность к внешнему контуру научной резуль-
тативности данной модели. То, что распахнулось в глубинах религиозного обра-



43

Научные статьи и исследования

Раздел I

Пролегомены к теологии «большого стиля» в России: 
«теологическое я» в религиозно-мировоззренческих 
стратегиях К. М. Антонова

щения: «”Священное” явлено здесь в таком модусе, что вызывает благоговение, 
открывает человеку его полное недостоинство, но не внушает ему абсолютного 
ужаса, возвышает обращающегося к нему человека, а не уничтожает его. Каждое 
открытие в религиозной жизни сопровождается преодолением внешних препят-
ствий, самопознанием, актом выбора, освобождающего от внешней зависимо-
сти, ростом внутренней самостоятельности героини, степени ее свободы» [11, 
c. 41]; – переносится Антоновым на внешние задачи построения теологии «боль-
шого стиля». Именно поэтому «философия религии рассматривается в контек-
сте рефлексивных структур религиозной традиции, в становлении которых ре-
шающую роль играет… феномен религиозного обращения» [10, c. 13], именно 
поэтому «акт внутреннего поворота и станет для нас неким базовым минимумом, 
при котором имеет смысл говорить о религиозном обращении. Это позволит нам 
установить родовую общность между религиозными актами различных видов и 
масштабов, осуществляющихся в различных религиозных традициях» [6, c. 90]. 
Только такой мощный импульс, преображающий «познавательное я» в «теологи-
ческое я» и способен определить сущность и вектор развития «нового замысла 
христианской философии» (К. М. Антонов).

Мощь внешнего воздействия «теологического я» проявляется в создании уже 
не только «автопортрета» исследователя, но и в портретировании читательско-
го состояния, ведь «богословием занимаются не только те люди, которые пишут 
богословские трактаты, но и те, которые их читают, причем круг вторых гораздо 
шире, чем первых» [6, c. 95]. Портрет читателя теологического текста – уникаль-
ная категория, переходящая «по ту сторону» «теологического я» и демонстриру-
ющая результативность его внешнего воздействия, возможность его расширение 
в познавательном поле. Перед создателем теологических текстов должен стоять 
образ читателя, «потребителя», которому необходимо «предъявлять наш предмет 
как то, что является для него, независимо от его веры или неверия, экзистенци-
ально значимым, социально проблемным и культурно ценным» [5, c. 117]. Мож-
но сказать, что К. М. Антонов эксплицитно предлагает проект формирования 
«экзистенциально-теологического я» у своего читателя, выводит «теологическое 
я» в мир внешнего восприятия теологических текстов. 

Сложность такого проекта прозорливо осознается исследователем: «Адресат 
данного текста представляется мне двояким. Текст обращен, с одной стороны, к 
деятелям церковной науки и образования, предлагая им ряд аргументов в пользу 
развития религиоведения в церковных вузах и научных центрах, в пользу нала-



44

Научные статьи и исследования

Раздел I

Пролегомены к теологии «большого стиля» в России: 
«теологическое я» в религиозно-мировоззренческих 
стратегиях К. М. Антонова

живания конструктивного взаимодействия с религиоведческим научным сообще-
ством, а с другой – к представителям самого этого сообщества, предлагая им тот 
же набор аргументов, который они могли бы использовать при наличии у них 
стремления к налаживанию указанных отношений» [3, c. 578]; – но именно такая 
сложность позволяет придать проекту миропреобразующую грандиозность. 

К. М. Антонов зорко предупреждает, что на этом пути могут встречаться се-
рьезные препятствия, такие как разрыв коммуникации («Если мы условно раз-
делим богословское сообщество на сообщество авторов и сообщество читателей, 
в котором в пределе необходимо отнести всех вообще образованных людей, то 
исходной точкой размышлений Флоренского станет констатация факта разрыва 
коммуникации между этими двумя сообществами» [2014, c. 175]); взаимосвязь 
обращения/отпадения и даже анти-обращения «мировой души» («Отпадение и 
обращение не есть просто бесконечное, единообразное повторение во времени, 
в форме процесса, того, что в вечности дано в едином акте, но реальное одно-
кратное событие, реально меняющее отношения абсолютного и относительного 
бытия, и тем самым задающее реальность времени, ход истории» [13, c. 160]); 
методологические ошибки («упрощенный схематизм лег в основу оценок систе-
мы Франка в рамках практически всех основных интерпретаций его мысли» [6, 
с. 83]); конфликты религиозно-рационалистических «переплетений» таких по-
зиций, как «усложненный гностический мистицизм и прямолинейный рациона-
листический фидеизм “внутри” религии или ориентированное на тайну фило-
софское мышление и поклоняющийся Человечеству сциентистский позитивизм 
“внутри” рациональности» [12, c. 96-97]; социально-интеллектуальная статус-
ность («быть философом в христианской среде оказывается зачастую престижно 
(как знатоку своего дела, поставившему его на службу Церкви), но вместе с тем 
опасно (как тому, кто никогда, скорее всего, не сможет расстаться с обуреваю-
щей его «страстью» к мышлению) [12, c. 116]); иллюзорность сознания («основ-
ная иллюзия сознания как раз заключается в том, что оно пытается справиться 
с экзистенциальными проблемами, оставаясь сознанием, “забывая” о предше-
ствующем ему и фундирующем его “непосредственном самобытии”» [9, c. 91]); 
чрезмерная гносеологическая оптимистичность («недочет… здесь можно видеть 
скорее в чрезмерно оптимистичном взгляде на характер “личного” отношения: 
оно описывается им исключительно положительно» [6, c. 86]); сложные истори-
ческие реалии («религиозное сознание, которое выжило, разумеется, под гнетом 
«воинствующего безбожия» и «научного атеизма», но выжило ценой архаизации 



45

Научные статьи и исследования

Раздел I

Пролегомены к теологии «большого стиля» в России: 
«теологическое я» в религиозно-мировоззренческих 
стратегиях К. М. Антонова

и примитивизации, во многом интериоризировав навязывавшиеся ему представ-
ления о нем самом, о его месте в культуре и жизни» [15, c. 293]); эмоциональный 
фон теологических изысканий («важный аспект – презрение от разочарования» 
[15, c. 293]); – и многое-многое другое. 

Но показательно, что каждая из обозначенных – и не обозначенных! – про-
блем, по мнению исследователя, требует соответствующей развернутой про-
граммы (тема программности построений К. М. Антонова требует особого 
рассмотрения) их решения. Познавательные трудности должны инициировать 
динамику познавательных возможностей «теологического я», что и обнаружи-
вает Антонов на прежний этапах развития религиозной мысли: «Возникаю-
щая здесь новая трудность: Бог должен мыслиться одновременно и как один 
из элементов системы, и как общее сверхсистемное начало – становится с этих 
пор одним из важных стимулов русской мысли, особенно у Н.О. Лосского, 
С.Л. Франка, о. С. Булгакова» [13, c. 167]. Но и опыт предшествующих неудач 
в реализации возможностей «теологического я» должен стать результативным 
уроком для современной религиозной мысли: «Описанный комплекс расхожде-
ний предопределял, как мне представляется, неудачу переживавших религиоз-
ное обращение представителей культурной общности пушкинской эпохи в их 
попытках обретения жизненных оснований и языка самоописания в академи-
ческом богословии первой половины XIX века» [12, c. 88]. Из неудач предше-
ственников необходимо сделать правильные выводы, в которых даже конфликт-
ность познавательных ситуаций способна приобрести продуктивный характер: 
«Мне же не хотелось бы упустить из виду то рациональное зерно, которое в 
концепции конфликтов присутствует» [12, с. 97]. К. М. Антонов призывает раз-
личные формации «теологического я» к трезвенному «кон-фликту», этимологи-
чески восходящего «со-ударности» (лат. con-, «вместе» + fligere, «ударять») как 
методу познания, способного предложить соработничество разным методоло-
гиям религиозного мышления. 

Портретирование автора теологических текстов и их читателя показывает, 
что в основе взаимодействия «теологических я» лежит глубинная связь все того 
же познания и переживания: «Религиозная потребность в теодицее удовлетворя-
ется только в религиозном же опыте, переживании, но существует человеческая 
потребность более общего плана – потребность в закреплении переживаний по-
средством их схематизации» [14, c. 176]. В создании коллективно-панорамного 
«портрета» взаимодействующих теологических я, в их синергии познания и 



46

Научные статьи и исследования

Раздел I

Пролегомены к теологии «большого стиля» в России: 
«теологическое я» в религиозно-мировоззренческих 
стратегиях К. М. Антонова

переживания определяется сверх-задача религиозной мысли, способная при-
близить к ответу на вечный вопрос: зачем человеку теология и зачем теологии 
человек?

Рассмотрение того, в каком направлении мир преображается вокруг теолога, 
являющего свое глубинное я (в рамках которого определяется «способ связи 
элементов внутри системы» [13, c. 167]), и есть свидетельство приобщенности 
теологической позиции к «большому стилю». Такой «большой стиль» способен 
явиться при условии обретения панорамного видения дисциплинарной про-
блематики, не разделенного конфронтацией узкопрофильных парадигм и не-
примиримых лагерей. К. М. Антонов предлагает свой вариант взаимодействия 
между познающим духовно-интеллектуальным сознанием и миром в контексте 
«большого стиля»,  опираясь на традицию, существующую в отечественной ре-
лигиозной мысли (например, обращаясь к наследию С. Л. Франка: «Философ 
отклоняет сам выбор между этими двумя альтернативными концепциями Аб-
солюта: обе они, демонстрируя некоторый аспект реальности, в своей исклю-
чительности предстают как неправомерные рационализации, в которых “чело-
веческая мысль беспомощно запутывается в тесной сети готовых словесных 
форм”, идя на поводу грамматического различения мужского (“он”) и среднего 
(“оно”) рода. Синтез обоих тезисов антиномии может быть только трансрацио-
нальным» [9, c. 85]), так и четко заявляя свою собственную позицию исследо-
вателя: «…подчеркну, что не ставлю своей задачей никого ни в чем убедить – 
скорее я хочу показать, что в этой области нет сколько-нибудь однозначной 
универсальной теории, которую все должны принимать в качестве исходной 
аксиоматики» [7, c. 144]. Именно в таком подходе, в создании некой «третьей» 
позиции, открытой к обсуждению и сориентированной на достижение резуль-
тата в области религиозного миропознания, как представляется, и заключается 
перспективная возможность выхода отечественных наук о религии на уровень 
«большой стилистики».

Главной особенностью, которая присуща всей концептуальной парадигме 
«теологического я», представленного в текстах К. М. Антонова, как видится, вы-
ступает установка на перспективность религиозной мысли в российских реали-
ях: «Всестороннее – предпринятое на метафизическом, историческом и личност-
ном уровне – рассмотрение отмеченного механизма (духовного оздоровления) 
призвано, в конечном итоге, указать путь дальнейшего продуктивного развития, 
преодолевающего болезненность современности, снимающего отчужденность» 



47

Научные статьи и исследования

Раздел I

Пролегомены к теологии «большого стиля» в России: 
«теологическое я» в религиозно-мировоззренческих 
стратегиях К. М. Антонова

[13, c. 179]. Заявленная более двадцати лет назад принципиальная возможность 
«излечения» духовного состояния современного общества и служение этой уста-
новке на протяжении всех этих лет позволяет говорить о К. М. Антонове как об 
исследователе, реально доказывающего право – и обязанность! – российской ре-
лигиозной мысли войти в таксонометрию «большого стиля».

«Теологическое я» К. М. Антонова, включающее в себя «сенсационность» и 
«келейность», развернутую грамматику Богообщения, отточенную фокусировку 
как на идеале познания, так и на конкретно-личной исследовательской стратегии, 
проницательное всматривание в первоимпульсы религиозного миропознания, 
синергию научного и лично-переживающего, открытость к развивающейся кри-
сталлизации, активацию панорамных ракурсов и «автопортретов» познаватель-
ных подходов, проницательное преодоление опасностей и вызовов на этом слож-
ном пути, программно-организационное мышление, прайминг перспективности 
христианско-религиозной мысли в российских реалиях – такое многогранное 
«теологическое я» выступает надежным основанием для построения пролего-
менов к теологии большого стиля в России. Только так результативно структу-
рированное и так духовно центрованное «миропознающее я» способно выйти 
к «разрешению противоречий и возможности восстановления руинированной 
субъективности» [16, c. 189], привести к продуктивному построению духовно-
познавательных стратегий, возносящих отечественную религиозную мысль к 
высшей цели «богословской работы» – к напоминанию о Божественном присут-
ствии в нашем сложном и разноголосом мире.

Библиография
1.	 Антонов К. М. «Как возможна религия?»: Философия религии и философ-

ские проблемы богословия в русской религиозной мысли XIX-XX веков: В 2 ч. 
Ч. 2. М.: Изд-во ПСТГУ, 2020.

2.	 Антонов К. М. «Я, благодарение Богу, не богослов…»: становление рус-
ской религиозной философии и истоки концепции западного пленения право-
славного богословия // Христианское чтение № 3, 2015. С. 68-92.

3.	 Антонов К. М. Зачем Церкви религиоведение? // Вопросы теологии. 2020. 
Т. 2, № 4. С. 576-602.

4.	 Антонов К. М. Идея сообщества ученых и ее религиозный смысл в русской 
мысли конца XIX века: вопрос о коммуникативной природе науки и концепция всее-
динства // Вестник ПСТГУ I: Богословие. Философия. 2012. Вып. 6 (44). С. 54–67.



48

Научные статьи и исследования

Раздел I

Пролегомены к теологии «большого стиля» в России: 
«теологическое я» в религиозно-мировоззренческих 
стратегиях К. М. Антонова

5.	 Антонов К. М. Как прокормить такую ораву? Почему религиоведение 
и теология не являются взаимозаменимыми дисциплинами? // Studia Religiosa 
Rossica: научный журнал о религии. 2024. № 3. С. 110–129.

6.	 Антонов К. М. Проблемы философии религии в «непостижимом» С.Л. Фран-
ка // Вестник ПСТГУ I: Богословие. Философия. 2009. Вып. 2 (26). С. 72–92.

7.	 Антонов К. М. Секуляризация и постсекулярность (к дискуссии о совре-
менном научном аппарате исследования религий) // Вестник ПСТГУ. Серия I: 
Богословие. Философия. Религиоведение. 2023. Вып. 105. С. 138–154.

8.	 Антонов К. М. Теология как научная специальность // Вопросы филосо-
фии. 2012. № 6. С. 73-84.

9.	 Антонов К. М. Феномен религиозного обращения и становление рефлек-
сивных структур религиозных традиций // Религиоведение. 2009. № 4. С. 90-102.

10.	 Антонов К. М. Философия религии в русской метафизике XIX – начала 
XX века // Автореферат диссертации на соискание ученой степени доктора фило-
софских наук. Москва, 2008.

11.	 Антонов К.М. Религиозная личность Нового времени в психологической 
прозе («Признания прекрасной души» И.-В. Гете) // Государство, религия, цер-
ковь в России и за рубежом. 2016. №4. С. 29–50.

12.	 Антонов К.М. Этосы религии и формы рациональности // Государство, 
религия, церковь в России и за рубежом. 2015. №1 (33). С. 95–135.

13.	 Антонов, К. М. Концепт религиозного обращения в философии Вл. Со-
ловьева // Вестник Православного Свято-Тихоновского богословского института. 
2004. № 2. С. 159-189.

14.	 Антонов, К. М. Религиозный опыт и догмат в русской мысли начала XX в. // 
Ежегодная богословская конференция Православного Свято-Тихоновского гума-
нитарного университета. 2007. № 17-1. С. 172-177.

15.	 Антонов, К. Политическое измерение русской религиозной философии // 
Государство, религия, Церковь в России и за рубежом. 2014. Т. 32, № 3. С. 264-294.

16.	 Булгаков Сергий, протоиерей. Главы о Троичности // Православная мысль. 
Труды Православного Богословского института в Париже. 1928. №1. С. 54-180.

17.	 Николай Кузанский. Сочинения: В 2 т. Т. 2. М.: Мысль, 1980.
18.	 Ранер К. Основание веры: введение в христианское богословие. М.: ББИ, 

2006.



49

Научные статьи и исследования

Раздел I

Курсы подготовки церковных специалистов при 
Белгородской Православной Духовной семинарии 
(с миссионерской направленностью)...

УДК 371.21

Иерей Николай Николаевич Михальцов,
кандидат богословия,

доцент кафедры библеистики и богословия
Белгородской Православной Духовной семинарии

(с миссионерской направленностью),
Россия, г. Белгород

missia-center@yandex.ru

Курсы подготовки церковных специалистов при Белгородской 
Православной Духовной семинарии 

(с миссионерской направленностью): история становления, 
актуальная деятельность и перспективы развития

Аннотация. Становление системы подготовки мирян для миссионерского 
служения является знаменательным этапом развития духовного образования. От-
крытию при Белгородской Православной Духовной семинарии (с миссионерской 
направленностью) Курсов подготовки церковных специалистов предшествовала 
обширная подготовительная работа. Успешная образовательная деятельность 
Курсов была подтверждена со стороны Межведомственной комиссии при Учеб-
ном комитете Русской Православной Церкви. Выпускники Курсов успешно про-
ходят послушания в самых разнообразных сферах церковного служения. Курсы 
включены в процесс непрерывного поступательного развития, расширения поля 
образовательной деятельности.

Ключевые слова: Белгородская Православная Духовная семинария (с мис-
сионерской направленностью), Духовное образование, подготовка церковных 
специалистов, Курсы, православное богословие, приходское просвещение. 



50

Научные статьи и исследования

Раздел I

Курсы подготовки церковных специалистов при 
Белгородской Православной Духовной семинарии 
(с миссионерской направленностью)...

Priest Nikolai N. Mikhaltsov,
Ph. D., Associate Professor 

of the Belgorod Theological seminary
(with missionary orientation),

Russia, Belgorod
missia-center@yandex.ru

Training courses for church specialists at the Belgorod Orthodox Theological 
Seminary (with a missionary orientation): the history of formation, current 

activities and development prospects

Annotation: The development of a system for training laypeople for missionary 
service is a significant stage in the development of theological education. The opening 
of the Courses for the Training of Church Specialists at the Belgorod Orthodox Theo-
logical Seminary (with a missionary orientation) was preceded by extensive prepara-
tory work. The successful educational activities of the Courses were confirmed by the 
Interdepartmental Commission of the Educational Committee of the Russian Orthodox 
Church. Graduates of the Courses successfully complete obediences in a wide variety 
of areas of church service. The Courses are undergoing continuous, progressive devel-
opment, expanding their scope of educational activities.

Keywords: Belgorod Orthodox Theological Seminary (with a missionary orienta-
tion), Theological education, training of church specialists, Courses, Orthodox theol-
ogy, parish education.

Становление системы подготовки церковных специалистов
При Белгородской Православной Духовной семинарии (с миссионерской 

направленностью) уже более 10 лет успешно реализуются программы подго-
товки церковных специалистов – помощников благочинных, настоятелей по 
миссионерской работе, катехизическому служению, работе с молодёжью, соци-
альной деятельности. Выпускниками Курсов стали десятки активных прихожан-
миссионеров, несущих самые разнообразные послушания как на приходском, так 
и на епархиальном уровнях, как в стенах храмов и духовно-просветительских 
центров, так и в различных светских учреждениях.

В настоящей статье мы обобщим, систематизируем опыт организации Курсов 



51

Научные статьи и исследования

Раздел I

Курсы подготовки церковных специалистов при 
Белгородской Православной Духовной семинарии 
(с миссионерской направленностью)...

подготовки церковных специалистов, действующих при нашей семинарии, рас-
смотрим историю их становления, а также определим перспективные направле-
ния развития Курсов.

Формированию общецерковной системы Центров подготовки приходских 
специалистов, которая включает в себя на настоящий момент 45 духовных об-
разовательных организаций [10], предшествовала обширная подготовительная 
работа, – как на уровне епархиальном, так и в рамках деятельности Архиерей-
ских Соборов, профильных синодальных отделов, Учебного комитета Русской 
Православной Церкви.

В «Концепции миссионерской деятельности Русской Православной Церкви», 
в параграфе 2.3 под названием «Образ современного миссионера и его качества», 
подчёркивается, что миссионером может называться «проповедник, имеющий 
специальное миссионерское образование» [3], а забота о миссионерских кадрах 
является одним из приоритетных направлений архипастырского служения [3]. В 
принятом в 2011 г. документе «Об организации миссионерской работы Русской 
Православной Церкви» выделяется отдельный вид взаимодействия Синодально-
го миссионерского отдела и Учебного комитета – «подготовка в духовных школах 
миссионерских кадров Русской Православной Церкви» [5].

В документе «О религиозно-образовательном и катехизическом служении в 
Русской Православной Церкви», отмечается, что епархиальный отдел религи-
озного образования и катехизации «организует подготовку, переподготовку, по-
вышение квалификации кадров для ведения образовательной и катехизической 
деятельности, а также проводит их аттестацию» [4]. И, собственно, послушание 
приходского катехизатора «должно быть возложено на штатного сотрудника, от-
ветственного за катехизическую и образовательную работу в благочинии», кото-
рый «регулярно повышает квалификацию на епархиальных или общецерковных 
курсах повышения квалификации» [4].

Выходят базовые общецерковные документы, Церковные образовательные 
стандарты, где излагаются основополагающие принципы формирования и функ-
ционирования системы подготовки приходских специалистов. Так, в 2012 г. был 
утвержден «Церковный образовательный стандарт по подготовке катехизаторов» 
[11], в 2013 г. – по подготовке миссионеров [12], социальных [14] и молодёжных 
работников [13].

Вопросы организации приходского служения мирян обсуждались и в процессе 
деятельности Освященных Архиерейских Соборов Русской Православной Церк-



52

Научные статьи и исследования

Раздел I

Курсы подготовки церковных специалистов при 
Белгородской Православной Духовной семинарии 
(с миссионерской направленностью)...

ви. В параграфе 32 Постановления Архиерейского Собора 2013 г. сказано, что ра-
бота помощников настоятелей по миссионерскому, катехизическому, молодёжно-
му и социальному служению – это «важная часть общецерковного служения» [8], 
и потому таким специалистам следует проходить «специальную подготовку» [8]. 
Штатные должности церковных специалистов должны быть при благочиниях и 
крупных городских храмах [8]. Архиерейский Собор 2016 г. призывает «активно 
привлекать мирян» [9] к организации церковного служения, а также использовать 
«уже существующие на уровне епархий формы получения квалификации» [9].

Святейший Патриарх Кирилл, констатируя факт формирования «в благочини-
ях и на приходах целого корпуса профильных специалистов-мирян», напоминает 
о необходимости особого попечения со стороны епархиальных архиереев о вы-
пускниках курсов церковных специалистов, обозначая, что «наше отношение к 
ним должно быть таким же бережным, как к выпускникам семинарий – будущим 
священникам» [2].

В настоящее время для регламентации деятельности Курсов подготовки цер-
ковных специалистов Учебным комитетом Русской Православной Церкви сфор-
мирована нормативная база, которая включает в себя «Положение о порядке 
реализации и церковной аккредитации образовательной программы подготовки 
церковных специалистов в области приходского просвещения», типовое «Поло-
жение о выпускной квалификационной работе», Учебные планы и рабочие про-
граммы преподаваемых на Курсах дисциплин [7].

Курсы подготовки церковных специалистов при Белгородской Православ-
ной Духовной семинарии (с миссионерской направленностью): историче-
ская справка

В 2012 году по благословению Высокопреосвященного Иоанна, митрополита 
Белгородского и Старооскольского, председателя Синодального миссионерского 
отдела, при Белгородской Православной Духовной семинарии (с миссионерской 
направленностью) открылись первые Курсы подготовки церковных специали-
стов (тогда они именовались Межепархиальный обучающий центр подготовки 
епархиальных, благочиннических и приходских миссионеров). До 2014 года со-
стоялось три выпуска [6].

29 декабря 2014 г. впервые было получено Представление Учебного комите-
та Русской Православной Церкви на реализацию программы подготовки цер-
ковных специалистов по миссионерскому направлению [6]. Сами занятия про-



53

Научные статьи и исследования

Раздел I

Курсы подготовки церковных специалистов при 
Белгородской Православной Духовной семинарии 
(с миссионерской направленностью)...

ходили с 12 по 28 марта 2015 г. в здании Белгородской митрополии. На поток 
было зачислено 18 человек. Проводили лекции и семинары преподаватели ду-
ховной семинарии. Предметы миссиологической направленности преподавал 
заместитель председателя Синодального миссионерского отдела протоиерей 
Александр Короткий.

В 2017 г. обучение на Курсах подготовки церковных специалистов начинает 
осуществляться сразу по четырём направлениям: миссионерское, катехизическое 
служение, социальная и молодёжная работа. На реализацию этих программ было 
получено соответствующее Представление Учебного комитета Русской Право-
славной Церкви. Выпускники успешно прошли защиту выпускных квалифика-
ционных работ, написанных согласно выбранного направления подготовки. В 
2017 г. на Курсах обучалось 34 человека, профиль «миссионерское служение» 
выбрали 18 человек. Обучающиеся на Курсах были рекомендованы на обучение 
из 7 епархий Русской Православной Церкви: Белгородской и Старооскольской, 
Городецкой, Губкинской, Красноярской, Московской городской, Ливенской и 
Черняховской.

В 2020 г. вводится новый учебный план, в соответствии с которым выстраива-
ется обучение и по сей день, – «Учебный план подготовки церковного специали-
ста в сфере приходского просвещения (единого профиля) по заочной форме обу-
чения. Этот учебный план был утвержден ректором семинарии, прот. Алексием 
Куренковым, 17 июня 2020 года.

Как Курсы работают сегодня
Учебный план включает в себя 2 цикла дисциплин: 
1.	 Базовую часть, «Православное богословие», включающую в себя модули: 

«Священное Писание», «Вероучение», «Литургика», «История Церкви», «Цер-
ковная словесность и искусство», «Нехристианские религии».

2.	 Часть под названием «Организация приходского просвещения», куда 
входят «Установочный модуль» (дисциплины «Основы приходской просвети-
тельской деятельности», «Логика. Теория и практика аргументации»), а также 
модуль практики приходской работы (дисциплины «Миссиология и методы мис-
сионерской деятельности», «Православная психология», «Основы педагогиче-
ского сопровождения детей в приходской общине», «Основы, формы и методы 
молодёжного служения», «Информационная поддержка и обеспечение приход-
ской работы» и другие дисциплины). По благословению Высокопреосвященного 



54

Научные статьи и исследования

Раздел I

Курсы подготовки церковных специалистов при 
Белгородской Православной Духовной семинарии 
(с миссионерской направленностью)...

Иоанна, митрополита Белгородского и Старооскольского, количество часов дис-
циплины «Миссиология и методы миссионерской деятельности» увеличено в два 
раза по сравнению с требованиями типового Учебного плана.

После изучения каждой части предполагается аттестация. В конце второго года 
обучения слушатели защищают курсовую работу, а в рамках итоговой аттестации 
– выпускную квалификационную работу. ВКР представляет собой практическую 
разработку, некий миссионерский проект, который можно было бы реализовать 
на приходе или в благочинии. Традиционно выпускная работа состоит из двух 
частей: первая часть – это теоретическое обоснование того или иного проекта, 
вторая часть посвящена особенностям его реализации. В качестве примеров ВКР 
можно привести следующие: проект организации детского летнего лагеря, по-
строение системы катехизации на конкретном приходе, моделирование группы 
прихода в социальных сетях, освещение опыта организации сестричества мило-
сердия, систематизация опыта работы с молодёжью, проводимой в Белгородской 
и Старооскольской епархии и т. д.

Кроме того, обучение на Курсах предполагает прохождение практик. Пред-
дипломная миссионерская практика осуществляется слушателями на последнем 
курсе обучения. После защиты ВКР выпускники проходят постдипломную прак-
тику. В контексте итоговой аттестации сдаётся выпускной междисциплинарный 
экзамен по шести дисциплинам: «Священное Писание Нового Завета», «Священ-
ное Писание Ветхого Завета», «Догматическое богословие», «Введение в литур-
гическое предание / Устав и гимнография», «История Древней Церкви» и «Исто-
рия Русской Православной Церкви».

После окончания выпускникам Курсов выдаётся временный сертификат об 
успешном прохождении обучения и итоговой аттестации; после прохождения 
постдипломной практики – диплом установленного образца. Выпускникам муж-
ского пола предоставляется возможность продолжить обучение в Духовной се-
минарии. В этом случае оценки по предметам, преподаваемым на Курсах, переза-
читываются, студент зачисляется на второй курс семинарии и проходит обучение 
по индивидуальному ускоренному графику.

Курсы подготовки церковных специалистов, действующие при семинарии, 
успешно прошли процесс церковной аккредитации. 7 июня 2024 года Межве-
домственной комиссией, действующей при Учебном комитете Русской Право-
славной Церкви, было выдано соответствующее свидетельство. Таким образом, 
выпускникам Курсов выдаются дипломы общецерковного образца.



55

Научные статьи и исследования

Раздел I

Курсы подготовки церковных специалистов при 
Белгородской Православной Духовной семинарии 
(с миссионерской направленностью)...

По поручению Священного Синода Русской Православной Церкви Белгород-
ская семинария оказывает поддержку Курсам подготовки церковных специали-
стов Ровеньковской епархии (ЛНР) [1].

Статистические данные
С момента получения первого Представления Учебного комитета на Курсы 

было зачислено 76 человек, из них 13 человек – во время последней приёмной 
кампании. 34 человека получили сертификаты и дипломы общецерковного об-
разца об успешном окончании обучения, из них 18 мужчин и 14 женщин. Коли-
чество окончивших Курсы и продолживших обучение в Белгородской духовной 
семинарии, а затем принявших священный сан, – 5 человек. В настоящий момент 
на Курсах обучается 6 человек, среди которых 1 мужчина и 5 женщин. 

Выпускники Курсов проходят послушание на самых разнообразных попри-
щах: в качестве приходских миссионеров-катехизаторов, модераторов приход-
ских сайтов, сестёр милосердия, руководителей Духовно-просветительских цен-
тров и библейских групп, сотрудников реабилитационных центров, воспитателей 
православных детских садов, преподавателей Православной гимназии и Основ 
православной культуры в светских школах.

Перспективы развития Курсов
С момента начала осуществления в стенах нашей семинарии системы подго-

товки церковных специалистов Курсы постоянно совершенствовались, что было 
неоднократно подтверждено получением Представления на право ведения обра-
зовательной деятельности со стороны Межведомственной комиссии при Учеб-
ном комитете. Таким образом, Курсы подготовки церковных специалистов совер-
шают поступательное развитие. 

Перспективы развития, на наш взгляд, можно обозначить в следующих на-
правлениях:

- Совершенствование учебно-методической базы. Это касается, прежде всего, 
дисциплин практики приходской работы, которые должны быть обеспечены ин-
новационными материалами, новейшими разработками, созданными специали-
стами профильных епархиальных и синодальных отделов.

- Привлечение к преподаванию и участию в защите выпускных работ специа-
листов из профильных епархиальных отделов и комиссий.

- Более тесное взаимодействие Курсов подготовки церковных специалистов и 



56

Научные статьи и исследования

Раздел I

Курсы подготовки церковных специалистов при 
Белгородской Православной Духовной семинарии 
(с миссионерской направленностью)...

профильных епархиальных отделов в сфере реализации и теоретической разра-
ботки проектов, актуальных для деятельности приходов.

- Активизация взаимодействия с благочинными Белгородской и Староосколь-
ской епархии, а также с другими епархиями Белгородской митрополии с целью 
привлечения мирян к обучению на Курсах – как уже несущих послушание на 
приходе, так и имеющих намерение потрудиться на благо Церкви Христовой.

Заключение
Курсы подготовки церковных специалистов стали неотъемлемой частью си-

стемы образования семинарии, включающей в себя также бакалавриат, маги-
стратуру и Курсы повышения квалификации священнослужителей. Выпускники 
Курсов не только становятся помощниками настоятелей, благочинных по мис-
сионерской, катехизической деятельности, работе с молодёжью и социальному 
служению, но и пополняют ряды бакалавриата семинарии и даже магистратуры. 
Через обучение на Курсах активные миряне реализуют своё призвание послу-
жить Церкви Христовой, оказать содействие пастырям духовным в деле пропо-
веди Евангелия. 

Задача открывать и поддерживать Центры подготовки церковных специали-
стов неоднократно озвучивалась со стороны Священноначалия. Знаменательно, 
что при Белгородской Православной Духовной семинарии (с миссионерской на-
правленностью) успешно уже второй десяток лет реализуются программы под-
готовки церковных специалистов. И те перспективы развития Курсов, которые 
будут открываться, «Господу содействующу», будут реализованы.

Библиография
1.	 Заседание Ученого совета Белгородской семинарии. [Электронный ре-

сурс]  – URL: https://bel-seminaria.ru/2023/12/31/29-dekabrja-v-belgorodskoj-
seminarii-sostojalos-zasedanie-uchenogo-soveta

2.	 Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси. Доклад на Архиерейском Со-
боре Русской Православной Церкви 2 февраля 2016 г. [Электронный ресурс] – 
URL: https://www.patriarchia.ru/article/50739

3.	 Концепция Миссионерской деятельности Русской Православной Церкви 
[Электронный ресурс] – URL: https://www.patriarchia.ru/article/91996

4.	 О религиозно-образовательном и катехизическом служении в Русской 
Православной Церкви. [Электронный ресурс] – URL: https://azbyka.ru/otechnik/



57

Научные статьи и исследования

Раздел I

dokumenty/o-religiozno-obrazovatelnom-i-katehizicheskom-sluzhenii-v-russkoj-
pravoslavnoj-tserkvi

5.	 Об организации миссионерской работы Русской Православной Церкви. 
[Электронный ресурс] – URL: https://azbyka.ru/otechnik/dokumenty/ob-organizatsii-
missionerskoj-raboty-v-russkoj-pravoslavnoj-tserkvi

6.	 Полетаева Т. А. Курсы подготовки церковных специалистов. Историческая 
справка. [Электронный ресурс] – URL: http://bel-seminaria.ru/urovni-i-struktura-
obrazovanija/kursy-podgotovki-cerkovnyh-specialistov/

7.	 Положение о порядке реализации и церковной аккредитации образо-
вательной программы подготовки церковных специалистов в области приход-
ского просвещения. [Электронный ресурс] – URL: https://uchkom.info/upload/
medialibrary/000/Положение%20о%20порядке%20реализации%20и%20церков-
ной%20аккредитации%20обр.%20пр.%20подготовки%20церковных%20специа-
листов.pdf

8.	 Послание Освященного Архиерейского Собора клиру, монашествующим, 
мирянам и чадам Русской Православной Церкви (2013 г.). [Электронный ре-
сурс] – URL: https://mosmit.ru/library/vedomosti/65/1328

9.	 Постановления Освященного Архиерейского Собора Русской Православ-
ной Церкви (2-3 февраля 2016 г.) . [Электронный ресурс] – URL: https://pravoslavie.
ru/90333.html

10.	 Реестр духовных образовательных организаций, имеющих Представле-
ние Межведомственной комиссии при Учебном комитете Русской Православной 
Церкви на реализацию программ подготовки церковных специалистов. [Элек-
тронный ресурс] – URL: https://www.patriarchia.ru/article/91996 https://uchkom.
info/obrazovanie-i-vospitanie/podgotovka-tserkovnykh-spetsialistov

11.	 Церковный образовательный стандарт по подготовке катехизаторов. 
[Электронный ресурс] – URL: https://www.patriarchia.ru/article/95300

12.	 Церковный образовательный стандарт по подготовке миссионеров. [Элек-
тронный ресурс] – URL: https://www.patriarchia.ru/article/95313

13.	 Церковный образовательный стандарт по подготовке молодёжных работ-
ников. [Электронный ресурс] – URL: https://www.patriarchia.ru/article/95298

14.	 Церковный образовательный стандарт по подготовке социальных работ-
ников. [Электронный ресурс] – URL: https://www.patriarchia.ru/article/95315

Курсы подготовки церковных специалистов при 
Белгородской Православной Духовной семинарии 
(с миссионерской направленностью)...



58

Научные статьи и исследования

Раздел I

УДК 27-75
Полетаева Татьяна Александровна,  

к.ф.н., к.филос.н., заведующая учебно-методическим отделом,  
доцент кафедры социально-гуманитарных дисциплин  

Белгородской Православной Духовной семинарии  
(с миссионерской направленностью), 

Россия, Белгород
bpds_umo@mail.ru

доцент кафедры новых технологий в гуманитарном 
образовании Института Дистанционного Образования ПСТГУ 

Россия, г.Москва
polet_ta@mail.ru

Значение лингвистических исследований в христианской теологии 
и сравнительном религиоведении

Аннотация: В статье предлагается исторический обзор исследований в обла-
сти сравнительно-исторического языкознания, посвященных поиску праязыка. 
Особое внимание уделяется методу лексикостатистики М. Сводеша, разрабо-
танный в лингвистике во второй половине XX в. Описан ряд современных ис-
следований XXI века, проведенных согласно этому методу и доказывающих его 
эффективность для подтверждения гипотезы моногенеза, играющей большую 
роль в доказательстве истинности одной из базовых концепций христианской 
теологии, основанной на библейских свидетельствах. Приведены лингвистиче-
ские методы, которые применялись в христианской теологии и сравнительном 
религиоведении, начиная с XI века, а также описаны современные лингвисти-
ческие методы, расширяющие исследовательский диапазон и христианского 
теолога, и религиоведа.

Ключевые слова: праязык, моногенез, санскрит, индоевропейский, список 
Сводеша, лексикостатистика, компьютерная лингвистика.

Значение лингвистических исследований 
в христианской теологии и сравнительном 
религиоведении



59

Научные статьи и исследования

Раздел I

Poletaeva Tatiana A., PhD (philology, philosophy)
head of educational and methodical department,

assistant professor of the department of social and 
humanitarian disciplines of the Belgorod 

Theological seminary (with missionary orientation),
Russia, Belgorod,

bpds_umo@mail.ru
assistant professor of the department of new technologies in Humanitarian 

education, Institution of Distance Learning,
Orthodox Theological St.Tikhon University,

Russia, Moscow,
polet_ta@mail.ru

The Meaning of Linguistic Research in Christian Theology and Comparative 
Religion Study

Abstract: In the article a historical overview of research in comparative linguistics 
is offered which is devoted to the search of proto-language. Special attention is given 
to M. Swadesh’s lexicostatistical method, developed in linguistics in the second half of 
the 20th century. A raw of contemporary XXI-st century studies with using this method 
are described, which demonstrate its effectiveness in confirming of the monogenesis 
hypothesis, i.e. play a significant role in proving of the truth of one of the fundamental 
concepts of Christian theology based on biblical evidence. Linguistic methods used 
in Christian theology and comparative religious studies beginning since the 19th cen-
tury are presented, as well as contemporary linguistic methods expanding the research 
range both of the Christian theologian and religion investigator.

Keywords: proto-language, monogenesis, Sanskrit, Indo-European, Swadesh list, 
lexicostatistics, computational linguistics.

Большое значение для христианской теологии имели лингвистические иссле-
дования в области сравнительно-исторического языкознания, в основе которого 
находится идея распада изначального монолитного языкового единства, или груп-
пы близкородственных диалектов, носители которых легко понимали друг друга. 
Эта идея согласуется с библейским текстом в книге Бытие, который свидетель-

Значение лингвистических исследований 
в христианской теологии и сравнительном 
религиоведении



60

Научные статьи и исследования

Раздел I

ствует о том, что накануне события, известного как Вавилонское столпотворение 
«На всей земле был один язык и одно наречие» (Быт.11:1), но после известных 
событий «смешал Господь язык всей земли, и оттуда рассеял их Господь по всей 
земле» (Быт.11:9). 

Начало лингвистических открытий в поисках единого праязыка можно отне-
сти еще к XVI веку, когда путешественник в Индии Филиппо Сассети впервые 
отметил сходство итальянского и латинского языков с санскритом [20, p.52-53] – 
одним из древнейших известных языков мира, на котором написаны священные, 
философские тексты древнеиндийской цивилизации. В 1647 году голландский 
лингвист Маркус Цюриус ван Боксхорн выявил сходство некоторых азиатских и 
европейских языков и выдвинул теорию об их происхождении от примитивного 
общего языка, который он назвал скифским протоязыком [16]. Но больше лингви-
стов в XVII-XVIII веке склонялись считать таким прото- или праязыком именно 
санскрит, называемый индийцами «сладчайшим» из языков во всем мире [17]. В 
1767 г. священник-иезуит, индолог Гастон-Лоран Керду (1691-1779), миссионер, 
проведший несколько десятков лет в Индии, в памятной записке для Французской 
Академии показал родство латинского и греческого языков со санскритом [13]. В 
1786 г. Уильям Джонс подчеркивал более совершенную структуру санскрита по 
сравнению с греческим и латинским и говорил о структурном сходстве языков, 
утверждая, что «они все произошли от одного общего источника, который быть 
может, уже не существует» [6, c. 208]. У. Джонс отмечал сходство санскрита также 
с готским, кельтским и древнеперсидским языками [Там же]. Как показывают не 
только исследования XVIII века, но и современные, санскрит действительно имеет 
общее лингвистическое наследие с большим количеством языков разных времен-
ных периодов и регионов [18]. Увлечение лингвистов исследованиями санскрита 
было настолько серьезным, что с 1814 г. в европейских университетах стали от-
крываться кафедры санскритологии, а с 1822 года в европейских странах начали 
основываться общества по изучению Азии [5, с.14]. 

В XIX веке продолжались исследования и поиск праязыка. Лингвисты Ф. Бопп 
(1791–1867), Я. Гримм (1785–1863), Р. Раск (1787-1832), проводя компаративист-
ские исследования индоевропейских языков, показали их родство. Ф. Бопп, разви-
вая идею У. Джонса об общем источнике языков, в своей работе «Сравнительная 
грамматика индогерманских языков» все еще предполагал, что таким источником 
для индоевропейских языков был именно санскрит. Но позднее лингвисты от-
казались от того, чтобы именно санскрит считать праязыком и стали говорить 

Значение лингвистических исследований 
в христианской теологии и сравнительном 
религиоведении



61

Научные статьи и исследования

Раздел I

о некоем гипотетическом индоевропейском праязыке [3, с.322]. В сер. XIX в. 
А.Шлейхер предложил модель развития индоевропейского языка в виде родос-
ловного дерева: ствол дерева он представил как праязык, большие ветви дерева 
– как языковые семьи, возникшие в процессе его развития, ветви, исходившие от 
этих ветвей, – как отдельные языки, и ответвления от данных ветвей – как языки-
диалекты [2, с. 15].

Примечательно, что с этой теорией А. Шлейхера родословного дерева языков 
в лингвистике согласуется религиоведческая теория Маретта о дереве развития 
религии. Роберт Маретт (1866-1943) предложил искать центральную линию че-
ловеческой эволюции, учитывая и боковые ветви развития, имеющие истоки в 
этом растущем «материнском древе» человеческой культуры (дерево Маретта) 
[5, c.76]. 

Теория родословного дерева языков А.Шлейхера не учитывала смешение язы-
ков и поэтому на рубеже XIX-XX вв. стала критиковаться лингвистами. В не-
мецкой лингвистике независимо друг от друга И.Шмидт и Г.Шухард разработали 
теорию волн в языке, учитывавшей аспект взаимовлияния языков. Именно эти 
две теории – родословного дерева и теория волн Шухардта-Шмидта – были тог-
да в лингвистике основными при попытке реконструировать праязык. В 20-е гг. 
XX в. эти две теории попытался объединить в одну парадигму русский философ 
и лингвист Н.С. Трубецкой (1890-1938), который в своей работе «Вавилонская 
башня и смешение языков» разработал теорию «аллогенетического родства». 
Согласно этой теории неродственные генетически, но территориально близкие 
языки влияют друг на друга и образуют так называемые языковые союзы, кото-
рые «существуют не только между отдельными языками, но и между языковыми 
семействами» [10]. Таким образом, все языки можно представить как «некоторую 
непрерывную сеть взаимно переходящих друг в друга звеньев, как бы радужную» 
[Там же], отсюда в целом все многообразие языков это, в сущности, один язык. 

В XX веке за рубежом поддерживал концепцию моногенеза языка лингвист 
Альфредо Тромбетти, изложив ее в 1905 году в своей работе «Первоначальное 
единство языка» [12]. Но наибольший вклад в развитие этой идеи во второй по-
ловине XX века внес Морис Сводеш, который, разработав свой оригинальный 
метод глоттохронологии (или лексикостатистики), «стремился показать, что все 
языки мира относятся к одной большой семье»[22]. Морис Сводеш родился в 
семье иммигрантов из Бессарабии в городе Холиоке, штат Массачусетс, США, и 
с детства знал три языка – идиш, русский и английский. В Чикагском универси-

Значение лингвистических исследований 
в христианской теологии и сравнительном 
религиоведении



62

Научные статьи и исследования

Раздел I

тете он учился с Сапиром и был вдохновлен его идеей выявления списков слов, 
сходных для всех коренных американских языков. Часть жизни и последние годы 
вел свою исследовательскую работу в области сравнительно-исторической линг-
вистики в Мексике [19]. Сначала Сводеш исследовал языки коренных народов 
Америки, а затем, когда он опубликовал первый список, который вошел в исто-
рию современной лингвистики как список Сводеша, в 1950-х годах начались его 
наиболее известные работы [19].

Сводеш исследовал огромное количество языков и сделал вывод об очевидных 
лексических и структурных сходствах в разных языках. Для определения родства 
двух языков, историки-лингвисты пытаются реконструировать язык-предок «на 
основе когнатов, то есть предположительно родственных слов из разных языков» 
[21]. Сводеш, как и его предшественники, также считал, что лучше всего начать 
поиск таких когнатов с предположительно более стабильного базового словаря. 
Он составил список из 100 значений слов, который можно было бы использовать 
для определения базового словарного запаса любого языка и который в лингвисти-
ке теперь называется списком Сводеша. Хотя его главная работа «Происхождение 
и диверсификация языка» не была завершена, смелые идеи Сводеша продолжа-
ют вдохновлять на исследования лингвистов до настоящего времени. Его новый 
метод глоттохронологии с использованием списка базового словаря из наиболее 
универсальных слов позволяет гипотетически определить степень родства язы-
ков. Суть этого метода заключается в том, чтобы выявить между списками ба-
зисной лексики сопоставляемых языков определенное количество совпадений, и 
чем больше это количество, тем большая степень родства между языками. 

Как замечает А. Горшков, этот метод «построен по аналогии с радиоуглерод-
ным методом измерения возраста органических веществ» [1]: согласно Сводешу 
период времени t от одной стадии языка к другой (в тысячах лет) можно вычис-
лить так: 

t = –  ln(c) 
          2ln(r)

c — процент сохранившихся к концу периода единиц из списка,
r — скорость замены для этого списка слов» [1].
Скорость замены одних единиц другими за тысячу лет в списке Сводеша из 

100 слов составляет около 14 слов. Это означает, что «за 1000 лет языки в среднем 
сохраняют около 85% основного словника» [1]. В качестве примера можно при-
вести сходство слов вода и англ. water или мать и нем. mutter, которые относятся 

Значение лингвистических исследований 
в христианской теологии и сравнительном 
религиоведении



63

Научные статьи и исследования

Раздел I

к базисной лексике из списка Сводеша - их сходство указывает на происхождение 
из общего корня в общем праязыке, то есть для обоих языков эти слова исконные, 
а не заимствованные. 

Как отмечают лингвисты Гаррет Ордвей и Вик Патрангенару (университет 
штата Флорида, США), когнаты Сводеша, т.е. его списки слов базового словаря 
(из 100, из 207 слов), сыграли большую роль в развитии доказательств историче-
ской перспективы прослеживания многих современных языков (среди основных 
ветвей которых – германские, кельтские, италийские и балто-славянские) к праин-
доевропейскому корню [14].

В 2019 году были опубликованы результаты исследования китайского лингви-
ста Ке Луо с применением списка Сводеша из 100 слов. Оно интересно тем, что 
в нем было проведено сравнение английского языка с китайским и доказано, что 
оба языка имеют одно и то же происхождение [16, p.110]. Ке Луо отмечает, что 
«китайские иероглифы сформировались 3600 лет назад <…> эволюция китайско-
го языка идет очень медленно <…> произношение некоторых слов не менялось 
тысячи лет» [16, p.115], при этом у китайских иероглифов односложные характе-
ристики, в то время как у индоевропейских языков слова имеют алфавитное изо-
бражение и многосложны. Тем не менее, на основе применения списка Сводеша, 
автор доказывает, что английский и китайский язык являются родственными, при 
этом родство языков отражается «не только в сходстве произношения лексики, но 
и в законе изменения языка» [16, p.117].

В 2022 году русский исследователь Г. Тележко опубликовал результаты свое-
го исследования: он провел сравнительный анализ лексики 12 индоевропейских 
древних языков, применяя список Сводеша из 207 слов и 100 слов и, в частно-
сти, выяснил, что по словам базового состава тесно связаны с санскритом и друг 
с другом древнеславянские, литовский, латинский языки (выявлено 14 лексем из 
списка из 207 слов / 9 лексем из списка из 100 слов, т.е. фактически это означает 
от 7 до 9% сходства); умеренно родственны друг другу готский, древнеирланд-
ский и древнегреческий (выявлено 10 лексем из списка в 207 слов и 7 – из списка 
в 100 слов, фактически от 5 до 7% сходства) [9, с. 128, 130] и т.д. Также Г. Теле-
жко обнаружил, что базовый словарный состав праармянского языка примерно 
на 9–12% близок к базовому словарному составу прагреческого, прабалтийско-
го, прагерманского, праиталийских и праарийских языков. В целом же главный 
вывод исследований Г. Тележко с применением списка Сводеша заключается в 
том, что гипотетический индоевропейский язык представлял собой некий ге-

Значение лингвистических исследований 
в христианской теологии и сравнительном 
религиоведении



64

Научные статьи и исследования

Раздел I

терогенный континуум, в котором выделялось ядро с сильными связями (про-
тоарийская, протоиталийская и протобалтийская группы) и две периферийные 
группы [9, с. 130].

Сейчас большинство лингвистов придерживаются концепции о существовании 
единого праязыка. Среди некоторых современных зарубежных исследователей в 
наше время возродилось мнение, что все же именно санскрит нужно считать прая-
зыком, что именно он является матерью всех языков, мало того, он настолько со-
вершенен, что наиболее подходит для программирования [17, p.12]. 

В любом случае, современные лингвисты убеждены, что в истории проис-
хождения и развития языка из одного источника «наиболее вероятная теория 
сейчас – это моногенез» [8, c.42]. Теория праязыка - это одно из самых ярких 
свидетельств истинности христианской теологии, имеющей основание в тексте 
Библии. Эта теория поразительным образом гармонирует с теорией прамоноте-
изма, которую разработал католический священник и ученый В.Шмидт, занимав-
шийся сравнительно-религиоведческими, лингвистическими и этнологически-
ми исследованиями, результаты которых опубликовал в журнале «Антропос» с 
1908 по1910 гг. в ряде статей под общим заглавием «Происхождение идеи Бога. 
Историко-критическое позитивное исследование». Он показал, что в верованиях 
примитивных племен, с этнологической точки зрения наиболее древних, напри-
мер, пигмеев, некоторых северных народов, индейцев Северной Америки и т.п. 
[5,c.91] сквозь мифологические образы андаманского Пулугу, семангского Кареи, 
бущменского Каге, тасманийского Тиггану-Маррабуну и др. просвечивает образ 
небесного Бога-творца [4, с.134, 137], то есть «подлинного Бога, который действи-
тельно один» [5, c.92], творящего из ничего все сущее и являющегося источником 
морали. В. Шмидт заключил, что перво-религией на заре истории человечества 
был прамонотеизм. Параллели этой теории с теорией прамоноязыка очевидны: 
как прамонотеизм был минимумом религии в первобытных культурах, а аними-
стические, тотемистические и магические верования возникли позднее, ознамено-
вав деградацию религиозного сознания, так и некогда единый язык человечества, 
соответствовавший этому древнему монотеистическому религиозному сознанию, 
распался на множество языков, специфика каждого из которых определялась сте-
пенью утраты религиозного сознания.

Помимо вклада лингвистов в разработку теории прамоноязыка (моногенеза) 
для развития религиоведения и христианской теологии большое значение имели 
открытия в области расшифровки древних текстов. Так, в 1822 г. большой научной 

Значение лингвистических исследований 
в христианской теологии и сравнительном 
религиоведении



65

Научные статьи и исследования

Раздел I

сенсацией явилась расшифровка Ж.-Ф. Шампольоном (1790-1832) египетских ие-
роглифов. Благодаря археологическим раскопкам в Месопотамии были сделаны 
открытия в области изучения ассиро-вавилонской клинописи, важные не только 
для сравнительного языкознания, но и для библеистики [5, с. 14]. Расшифровка 
кумранских рукописей, написанных с III в. до н.э. по I в. по Р.Х., т.е. самых древ-
них из сохранившихся текстов Библии, более древних, чем масоретские тексты, 
представлявшие собой ранее основной источник для анализа текста Ветхого За-
вета, подтвердили неповрежденность древнего греческого перевода Септуагинты, 
позволили проанализировать «религиозные представления иудеев Палестины в 
период Второго храма» [11].

Таким образом, лингвистические исследования в XVIII-XX вв. дали толчок 
развитию религиоведения и наряду с этим предоставляют для христианской тео-
логии дополнительные аргументы ее истинности. 

В наше время разрабатываются методы компьютерной лингвистики в обла-
сти изучения библейских языков, а именно в области орфографии и синтаксиса, 
вычислительные методы по классификации текстов помогают решать вопросы 
жанровых различий, компьютерная лингвистика американскими лингвистами 
применяется даже в области толкования Библии [23, p.XIX], методы когнитивной 
лингвистики применяются при исследовании грамматики библейских текстов 
на греческом и иврите [24], разрабатываются методы генеративной лингвистики 
(создателем которой является Ноам Хомский), предполагающие использовать 
программный подход к процессам смыслообразования в языках библейского 
текста [15].

Автор данной статьи в своих лингвистических исследованиях, которые могут 
быть интересны с точки зрения применения их результатов в области сравни-
тельного религиоведения и христианской теологии, использовала, в частности, 
интертекстуальный лингвистический анализ текстов, метод квантитативной и 
компьютерной лингвистики, а также метод когнитивной лингвистики для выявле-
ния частотности и номинативного поля двух архетипических концептов любовь и 
предательство в текстах русского синодального перевода Библии и англоязычного 
перевода King James Bible, а также в русском и английском текстах Корана (более 
подробно – см. [7, с.123-176]).

Таким образом, современные лингвистические исследования вносили и про-
должают вносить большой вклад как в понимание религий и сравнительное рели-
гиоведение в целом, так и в развитие христианской теологии, в частности. 

Значение лингвистических исследований 
в христианской теологии и сравнительном 
религиоведении



66

Научные статьи и исследования

Раздел I

Литература
1.	 Горшков А. Список Сводеша: по каким словам можно судить о степени 

родства языков https://gramota.ru/journal/stati/russkiy-i-drugie/spisok-svodesha-po-
kakim-slovam-mozhno-sudit-o-stepeni-rodstva-yazykov?ysclid=mfod8q306e9364150
02(дата обращения 01.10.2025).

2.	 Вендина Т.И. Введение в языкознание. – М.: Высшая школа, 2001. – 288 с.
3.	 Звегинцев В. А. История языкознания XIX-XX веков в очерках и извлече-

ниях. Ч.II. – М.: Просвещение, 1965. – 493 c.
4.	 Иванов И., свящ. Вильгельм Шмидт и создание журнала «Антропос» // 

Христианские чтения – М., 2013. - №3. – с 127-149.
5.	 Красников А.Н. Методологические проблемы религиоведения – М.: Ака-

демический проект, 2007. 239 с.
6.	 Реформатский А. А. Введение в языковедение /Под ред. В.А. Виноградо-

ва. - М.: Аспект Пресс, 1996. -536 с.
7.	 Полетаева Т.А. Лингвокогнитивное моделирование ретроспективной дина-

мики религиозного дискурса (на материале английского и русского языков): дисс. 
… канд. филол. наук: 5.9.8. – Белгород: НИУ БелГУ, 225 с.

8.	 Старостин С. А. У человечества был один праязык. Он возник 40 - 50 тысяч 
лет назад // Знание-сила. – Москва, 2003. №8. С. 39-44.

9.	 Тележко Г.М. Исследование структуры индоевропейского диалектного 
континуума с помощью сравнения списков Сводеша

ближайших языков-потомков// Дискурс. 2022. Т. 8, № 2. С. 124–157.
10.	 Трубецкой Н. С. Вавилонская башня и смешение языков // Евразийский 

временник. – Берлин: Евразийское книгоиздательство, 1923. https://predanie.ru/
book/221662-evraziyskiy-vremennik-kniga-tretya/#/toc8 (дата обращения 01.10.2025).

11.	  Прот. Д. Юревич,  Мнимые тайны Кумрана // Фома. 01.01. 2008. https://
foma.ru/mnimyie-tajnyi-kumrana.html (дата обращения 01.10.2025).

12.	 Alfredo Trombetti. L’unita d’origine del Linguaggio. Bologna Scuola Grafica 
“Civitas Dei” 1962. 222 p.

13.	 Carolina Armenteros The Enlightened Conservatism of the Malabar Missions: 
Gaston-Laurent Cœurdoux (1691–1779) and the Making of an Anthropological Classic 
// Journal of Jesuit Studies. 6. 2019. p.439-466.

14.	 Garett Ordway, Vic Patrangenaru. Languages with Tree Spaces Sampling the 
Swadesh List to Identify Similar. 10 May 2024. 01-19 p. https://doi.org/10.48550/
arXiv.2405.06549 (дата обращения 30.09.2025).

Значение лингвистических исследований 
в христианской теологии и сравнительном 
религиоведении



67

Научные статьи и исследования

Раздел I

15.	 Jacobus A. Naudé and Cynthia L. Miller-Naudé, Generative Linguistics as a 
Theoretical Framework for the Explanation of Problematic Constructions in Biblical 
Hebrew// William A. Ross and Elizabeth Robar. Linguistic Theory and the Biblical Text. 
Cambridge, UK: Open Book Publishers, 2023. P. 6-66. https://books.openbookpublishers.
com/10.11647/obp.0358.pdf (дата обращения 30.09.2025). 

16.	 Ke Luo. Exploring the Corresponding Words Among the Subgroupings, 
Revising Swadesh List, Compared with Chinese. International Journal of Language and 
Linguistics. Vol. 7, No. 3, 2019, pp. 110-118. 

17.	 Md Amirul Islam Ancient Sanskrit Makes Remembering the Past Linguistic 
History and Culture: Current Influence in Bangladesh // Eastern Journal of Languages, 
Linguistics and Literatures. 2023. Volume: 4. Issue: 01-14. https://www.qabasjournals.
com/index.php/ejlll (дата обращения 30.09.2025).

18.	 Mina S. Vyas Sanskrit in Modern Context: Exploring the use and revival of 
Sanskrit in contemporary society, including its role in education, literature, and arts // 
Revista Review Index Journal of Multidisciplinary, 3(2), 01–10. https://doi.org/10.31305/
rrijm2023.v03.n02.001. (дата обращения 30.09.2025). 

19.	 Morris Swadesh. Lexico-statistic dating of prehistoric ethnic contacts: With 
special reference to North American Indians and Eskimos// Proceedings of the American 
Philosophical Society, 96(4): 1952. P. 452–463.

20.	 Nunziatella Alessandrini Images of India through the Eyes of Filippo Sassetti, a 
Florentine Humanist Merchant in the 16th Century // The Orient and Africa as Seen by 
Western Europeans. Oxford: Oxbow Books, 2010. P.43-58.

21.	 Philipp Strazhny Morris Swadesh: critical essay // Encyclopedia of Linguistics, 
2 vols., ed. Philipp Strazny. New York: Fitzroy Dearborn, 2005. https://www.strazny.
com/encyclopedia/sample-swadesh-morris.html (дата обращения 30.09.2025).

22.	 Ruhlen, Merritt. The Origin of Language: Tracing the Evolution of the Mother 
Tongue. New York: John Wiley & Sons, 1994. 256 p.

23.	 Willem Th. van Peursen. Computational Linguistic Analysis of the Biblical 
Text // William A. Ross and Elizabeth Robar. Linguistic Theory and the Biblical Text. 
Cambridge, UK: Open Book Publishers, 2023. P. 223- 272. 

24.	 William A. Ross. Cognitive Linguistic Theory and the Biblical Languages// 
William A. Ross and Elizabeth Robar. Linguistic Theory and the Biblical Text. 
Cambridge, UK: Open Book Publishers, 2023. pp.117-171.

Значение лингвистических исследований 
в христианской теологии и сравнительном 
религиоведении



68

Научные статьи и исследования

Раздел I

УДК – 266.1

Нифонтова Ольга Ивановна,
кандидат философских наук,

научный сотрудник Белгородской 
Православной Духовной семинарии (с м/н),

доцент кафедры социально-гуманитарных дисциплин, 
доцент кафедры философии и теологии

Белгородского государственного национального 
исследовательского университета,

Россия, г. Белгород
nifontova.olya2013@yandex.ru

Особенности богословского мышления 
архиепископа Парфения (Черткова)

Аннотация: В статье анализируется богословская рукопись духовно-
академического автора первой половины XIX века, архиепископа Парфения 
(Черткова) на предмет ее антропологической составляющей. В ходе исследова-
ния выявлено глубинное преобладание в авторском мышлении раздумий о спасе-
нии человека, присутствие которых наблюдается во всех предлагаемых автором 
определениях и тематических разделах. Мысль архиепископа Парфения пред-
ставляется укорененной в православном антропологическом богословствовании, 
однако встречаются элементы католического влияния, выраженные в авторском 
представлении о возможном среднем состоянии человеческой души после смер-
ти помимо блаженства и мучения. 

Ключевые слова: богословская антропология, природа человека, спасение, 
авторское мышление, католическое влияние, рукописные тексты. 

Особенности богословского мышления 
архиепископа Парфения (Черткова)



69

Научные статьи и исследования

Раздел I

Nifontova Olga Ivanovna,
PhD in Philosophy,

Researcher at the Belgorod Orthodox Theological Seminary,
Associate Professor of the Department of Social and Humanitarian Disciplines,

Associate Professor of the Department of Philosophy and Theology
Belgorod State National

Research University,
Russia, Belgorod

nifontova.olya2013@yandex.ru

Features of the theological thinking of Archbishop Parfeny (Chertkov)

Abstract: The article analyzes the theological manuscript of the spiritual and aca-
demic author of the first half of the 19th century, Archbishop Partheny (Chertkov) for 
its anthropological component. The study revealed the deep predominance of thoughts 
about human salvation in the author’s thinking, the presence of which is observed in all 
the definitions and thematic sections proposed by the author. Archbishop Parthenius’ 
thought seems rooted in Orthodox anthropological theology, but there are elements of 
Catholic influence expressed in the author’s view of the possible average state of the 
human soul after death, in addition to bliss and torment. 

Keywords: theological anthropology, human nature, salvation, author’s thinking, 
Catholic influence, handwritten texts.

Архиепископ Парфений (Чертков) (1782-1853) являлся выпускником Славяно-
греко-латинской академии, обучаясь в которой показал успехи во многих науках, 
в том числе в философии и богословии. После окончания курса был оставлен в 
академии преподавателем. Вскоре он принял монашеский постриг и полностью 
посвятил оставшуюся жизнь служению Богу и Церкви. Дальнейший путь архие-
пископа характеризуется постоянной связью с церковной наукой. К примеру, с 
1814 по 1817 год он являлся ректором Вифанской семинарии со званием профес-
сора богословских наук, а с 1817 года занимал уже должность ректора Москов-
ской духовной семинарии [1].

Многие проповеди архиепископа были изданы в печатном виде. Однако, в рас-
поряжении сегодняшней церковной науки находится одно рукописное сочинение 

Особенности богословского мышления 
архиепископа Парфения (Черткова)



70

Научные статьи и исследования

Раздел I

архиепископа Парфения, которое позволяет реконструировать некоторые осо-
бенности его богословского мышления на основе иного, не связанного с формой 
проповеди жанра, жанра систематического изложения богословия.

Расцвет деятельности архиепископа Парфения приходится на первую полови-
ну XIX века, период, когда в отечественных духовных академиях начался процесс 
окончательного отказа от латинского языка и инославных учебных пособий в об-
разовательном процессе. Прежний порядок должен был быть заменен новым про-
ектом, в основе которого лежала задача создания русскоязычных учебных пособий 
по различным богословским дисциплинам, исключавших западное влияние. 

Собственно рукопись архиепископа Парфения представляет собой опыт соз-
дания одного из первых отечественных учебных пособий по богословию на рус-
ском языке. 

Рассмотрим фрагменты его содержания для того, чтобы понять, каким обра-
зом работало авторское мышление и каким оно было в целом.

Обращаясь к названию рукописи архиепископа Парфения, можно заметить в 
нем некоторую громоздкость: «Краткое изложение Богословия Созерцательного 
и Практического, Преосвященным Парфением Архиепископом Владимирским и 
Суздальским и Кавалером, составленное для изучения вступающим в Сан Свя-
щеннический» [3, л. 1]. Здесь заметна попытка автора сообщить одновременно 
все самое главное для него: предмет, аудиторию и сведения о себе самом. Задача 
архиепископа заключается в изложении теории и практики богословия для буду-
щих священнослужителей. Не менее важным является и упоминание высокого 
сана автора и звания Кавалера. Между прочим, за свою жизнь наш автор неодно-
кратно был удостоен наград. Среди них Наперсный крест с бриллиантами, Орден 
Святой Анны II степени, Орден Святой Анны I степени, Орден Святого Влади-
мира II степени, Орден Святого Александра Невского [2]. Эти награды, конечно, 
были поводом для некоторой степени гордости о своих достижениях, поэтому к 
сану прибавлено и слово «Кавалер».

Само сочинение начинается, как и большинство подобных рукописей иссле-
дуемого периода, с определения богословия, включающего в себя антропологи-
ческие элементы: «Богословие вообще есть учение о Боге, им Самим в Слове Его 
открытое, научающее тому, как истинно познавать Его и достойно почитать для 
внешнего спасения нашего и славы Его» [3, л. 2]. Формулировка утверждает сра-
зу несколько вероучительных истин догматического характера, которые тезисно 
можно представить следующим образом: 

Особенности богословского мышления 
архиепископа Парфения (Черткова)



71

Научные статьи и исследования

Раздел I

1. Основным предметом богословия является Бог и Его учение. 
2. Учение о Боге может сообщить только Сам Бог, никаким другим способом 

его узнать невозможно. 
3. Богословское учение необходимо для спасения человека и Божьей славы.
Определение богословия сообщает нам некоторые сведения о мышлении ар-

хиепископа Парфения. Во-первых, оно укоренено в Боге. Во-вторых, в догмати-
ческом учении Церкви. В-третьих, настроено антропологически на тему челове-
ческого спасения.

Далее автор богословие разделяет на два вида, заявленных уже в названии ру-
кописного текста, созерцательное (теоретическое) и практическое (деятельное). 
Таким делением подчеркивается неразрывное взаимодействие умозрительно-
го знания с его реальным воплощением и применением в жизни. Недостаточно 
только знать, необходимо воплощать знания в действительности. Соответственно, 
основной целью является не знание само по себе, а умение им воспользоваться.

Для большей убедительности и некоторого доказательства этой мысли архие-
пископ Парфений предлагает определить каждый вид богословия отдельно. И у 
него получаются следующие параллельные формулировки:

Богословие Созерцательное Богословие Деятельное
«Богословие Созерцательное, кото-

рое есть Божественное учение, излага-
ющее умозрительные истины христи-
анской веры, почерпнутые из ясных 
свидетельств Священного Писания 
для приобретения истинного познания 
о Боге и средствах ко спасению наше-
му» [3, л. 3].

«Богословие Деятельное, которое 
есть учение о том, что должно делать 
человеку, возрожденному по воле Бо-
жией. Или, Богословие Деятельное 
есть основанное на Слове Божием на-
ставление в том, каким образом благо-
датное возрождение в человеке начи-
нается, сохраняется и обнаруживается 
в деятельной жизни» [3, л. 3]. 

В отношении теоретического (созерцательного) богословия автором под-
черкивается его основание и укорененность в Слове Божием (Священном 
Писании), а в отношении деятельного, – непременная деятельность человека 
в соответствии с теорией. Показательно, что оба этих определения содержат 
упоминание о спасении человека, то есть антропологический аспект, который 
свидетельствует о наличии определенного рода антропологического основания 

Особенности богословского мышления 
архиепископа Парфения (Черткова)



72

Научные статьи и исследования

Раздел I

в мышлении автора. Все три предложенных им формулировки связаны с про-
блемой спасения человека.

Архиепископ Парфений достаточно внимания в своем рукописном труде уде-
ляет Священному Писанию, как основанию всего богословия, исходящему от 
Бога. Интересно, что в определении Священного Писания автор вновь обраща-
ется к теме человека: «Священное писание есть собрание книг чрез пророков в 
Ветхом и чрез Апостолов в Новом Завете, по вдохновению Господню написан-
ных для привлечения людей к вечному спасению» [3, л. 3]. 

Антропологическое начало проявлено и в определениях Ветхого и Нового 
Заветов, из которых состоит Священное Писание:

Ветхий Завет Новый Завет
«Ветхий Завет есть изложение сво-

боднейшей воли Божией о Религии, 
Богопочтении и благах заветных, ча-
стию непосредственно чрез Самого 
Сына Божия бесплотного, частию чрез 
служение Моисея, обнародованное во 
спасение Ветхозаветного народа и в 
похвалу Правосудия и благодати Бо-
жественной» [3, л. 3].

«Новый Завет есть торжественное 
изложение свободнейшей воли Божией 
о Христианской Религии и управлении 
Церкви кровию и смертию Посредника 
Христа подтвержденное, по коему Бог 
всех людей чрез Евангелие и Таинства 
призывает к Церкви, и оных тщатель-
но старается освятить, возродить и 
оправдать, обновить и прославить чрез 
заслуги и веру в Него» [3, л. 3-4].

Тема спасения звучит в сочинении постоянно, она как бы встроена в авторское 
мышление на каком-то подсознательном уровне, являясь организующим нача-
лом всего исследуемого рукописного труда. Она проявлена и в определении двух 
основных целей Священного Писания: «По отношению к Богу есть спаситель-
ное познание Бога и достойное прославление его… По отношению к нам самим 
есть вечное спасение» [3, л. 4]. Слова «спасительное» и «спасение» происходят 
из одного корня, оба они означают в данном случае акт Божественной воли и 
действия по восстановлению разрушенной человеческой природы, оказавшейся 
после грехопадения в противоестественном состоянии.

Можно говорить о преобладании антропологической темы спасения человека в 
авторском мышлении исследуемого сочинения, которое воплощает в рукописном 
тексте свою внутреннюю настоящую цель, состоящую в попытке разрешения во-

Особенности богословского мышления 
архиепископа Парфения (Черткова)



73

Научные статьи и исследования

Раздел I

Особенности богословского мышления 
архиепископа Парфения (Черткова)

проса о смысле человеческого существования на земле. Архиепископ Парфений 
этот вопрос решает вполне в традициях отечественного духовно-академического 
богословия, давая надежду своим читателям на освящение, возрождение и оправ-
дание человека через помощь Самого Бога. В этом смысле можно говорить об 
оптимистичном взгляде автора на человека и его будущую судьбу в вечности.

Архиепископ Парфений вполне в этом же антропологическом духе пытается 
доказать и необходимость Священного Писания для человека: согласно его мысли, 
в этой книге заключается вечная жизнь. В качестве подтверждения своих тезисов 
он приводит библейские фрагменты об обещании вечности и блаженства правед-
никам и суда грешникам. В другом месте рукописи архиепископ снова подчерки-
вает спасительную функцию Священного Писания: «Совершенство Священного 
Писания состоит в том, что оно всех умудряет во спасение» [3, л. 6]. 

Показательной также в антропологическом отношении является предпринятая 
архиепископом Парфением попытка доказать Троичность Бога через создание 
Им человека: «Здесь сие видно изображается совет многих, и сей совет многих 
ясно указывает на таинство Святыя Троицы» [3, л. 10]. 

Некоторая часть рукописного текста посвящена непосредственно Самому 
Богу, обоснованию Его Троичности, раскрытию Свойств каждого Лица, после-
довательности творения. Однако и в этом трактате основным становится рас-
суждение об особенном, отличном от всех прочих созданий, способе сотворения 
человека. Автор подчеркивает, что акт создания человека предваряется особым 
Божиим советом (совещанием), который отсутствует в предшествующих творче-
ских Божественных актах.

Тема человека проявлена и в трактате об Ангелах. К деятельности Ангелов, 
между прочим, архиепископ Парфений относит благовестие людям воли Божи-
ей и Божьего величия, сохранение благочестивых, извлечение их из опасностей, 
донесение до Бога человеческих молитв, радование о спасении людей. Большая 
часть перечисленных архиепископом ангельских дел, так или иначе, связаны с 
человеком. В некотором смысле можно говорить о том, что ангелы служат чело-
веческому спасению больше, чем чему-то другому. 

После рассмотрения вопроса об Ангелах, автор рукописи целенаправленно 
переходит к изложению богословского учения о человеке. Внимание архиепи-
скопа направлено на исследование антропологических особенностей челове-
ческой природы в различных состояниях: первозданном, поврежденном, вос-
становленном.



74

Научные статьи и исследования

Раздел I

Особенности богословского мышления 
архиепископа Парфения (Черткова)

Архиепископ Парфений рассуждает о его первоначальном совершенстве и на-
личии образа Божьего в нем, выражающегося в духовной и бессмертной чистоте 
души, праведности, святости и истине; о первозданном внутреннем счастье чело-
века; совершенстве души; внешнем пребывании в раю [3, л. 24]. Внутреннее сча-
стье первозданного человека автор рукописи находит в совершенстве его духа, 
прежде всего. Об этом он пишет следующее: «Внутреннее счастье прародителей 
состояло в совершенстве духа, который озарен был особенным светом познания 
духа и мудрости» [3, л. 24]. Мудрость первозданного человека, согласно пред-
ставлениям архиепископа, выражалась в способности давать такие названия жи-
вотным, которые соответствовали их природе. Также внешнее счастье человека 
архиепископ Парфений находит в способности его разума правильно понимать 
путь для приобретения блаженства и в совершенстве его телесной природы, ли-
шенной болезней и смерти. Внешнее же счастье заключалось в райском месте 
пребывания, вкушении плодов, сообщающих здоровье и бессмертие.

Далее анализируются последствия падения человека, выразившиеся как в теле, 
так и в душе появлением смертности, греха, изгнанием из рая, общим всецелым 
повреждением воли, ума и тела. Тело человека, согласно мысли архиепископа, 
подверглось тлению и болезням; душа стала совершать действия, противные ее 
изначальному назначению; ум начал искажать правильное понимание на ложное; 
воля направилась ко злу вместо добра. Человеческая природа, как и сам человек в 
целом, попала в противоестественное состояние, из которого не может самостоя-
тельно выйти. Спасти человека может только Бог через Церковь и установленные 
в ней таинства. Так от поврежденности человека выстраивается авторский путь 
к учению о церковных таинствах как инструментах спасения и восстановления 
человеческой природы.

К изложению учения о средствах спасения человека автор рукописи подходит 
постепенно. Вначале он упоминает о Ветхозаветных таинствах в виде обрезания 
и пасхального Агнца, которые являлись прообразом таинств Новозаветных. За-
тем совершается переход к изложению смысла и содержания семи новозаветных 
средств спасения, установленных Богом в Церкви, таких как: Крещение, Миро-
помазание, Покаяние, Причащение, Священство, Брак, Елеосвящение. 

Все таинства связаны с человеком и рассматриваются в рукописи как инстру-
менты его спасения. Так, в отношении таинства Крещения дается его опреде-
ление, согласно которому погружаемый с призыванием Святой Троицы в воду 
человек умирает для греховной жизни и возрождается для духовности и свято-



75

Научные статьи и исследования

Раздел I

Особенности богословского мышления 
архиепископа Парфения (Черткова)

сти. Миропомазание рассматривается как таинство, во время которого части тела 
человека помазываются освященным миром для сообщения ему Святого Духа. 
Таинство Причащения соединяет человека со Христом «во оставление грехов и 
жизнь вечную», таинство покаяния освобождает его от грехов. Таинство священ-
ства служит для совершения спасения. Таинство елеосвящения применяется для 
исцеления душевных и телесных болезней человека [3, л. 26-29]. В целом, все 
церковные таинства непосредственно направлены на исцеление и спасение чело-
веческой природы.

Рукопись продолжается не менее антропологической темой, связанной с вос-
кресением человека из мертвых. Архиепископ Парфений определяет само вос-
кресение следующим образом: «Воскресение мертвых есть то Божественное 
действие, которым он в последний день души всех умерших соединяет со свои-
ми телами» [3, л. 30]. Главной действующей причиной воскресения названа им 
Святая Троица. В качестве предмета воскресения рассматриваются все умершие 
люди без исключения, в независимости от грешности или праведности. В отно-
шении не успевших умереть утверждается мгновенное изменение их грубых тел 
в духовные и бессмертные. Целью воскресения в данном контексте становится 
«оживление мертвых тел» [3, л. 30] для явления всех на Божественный суд и по-
лучения награды или наказания, вечной жизни или вечной смерти.

Характеризуя вечную жизнь, архиепископ Парфений видит ее как созерцание 
Бога лицом к лицу, единение с Ним, воссоединение со святыми, совокупности 
всех возможных душевных и телесных благ. Однако автором подчеркивается не-
одинаковость степеней блаженства у различных людей. 

Помимо вечного блаженства в рукописном тексте присутствует понятие веч-
ного осуждения: «Вечное осуждение есть то состояние, в коем нечестивые вме-
сте с диаволом будут претерпевать вечное мучение» [3, л. 32], которое, согласно 
мысли архиепископа Парфения, будет состоять в вечном лишении человека всех 
благ, предназначенных праведным.

Особенный интерес вызывает представление архиепископа Парфения о со-
стоянии душ после смерти, в котором заметны следы католического влияния. 
Автор утверждает, что праведники сразу же после смерти вступают в состоя-
ние полного блаженства, а грешники, – в состояние полного мучения. Однако 
он выделяет и некое среднее состояние души, не совершенно очистившейся от 
грехов, но и не окончательно беззаконной. Такая душа, по мысли архиепископа, 
может достичь совершенства после смерти и перейти в состояние блаженства: 



76

Научные статьи и исследования

Раздел I

Особенности богословского мышления 
архиепископа Парфения (Черткова)

«Те же, кои в настоящей жизни не совершенно очистились от скверн грехов-
ных, а не исполнились меры беззакония, находятся в среднем состоянии, в коем 
они могут усовершать свое очищение или утверждение во зле; и таким образом 
могут перейти или в состояние блаженства, или в состояние осуждения» [3, л. 
34]. Третье среднее состояние души напоминает католическое представление о 
чистилище. В православном мировоззрении признается лишь два возможных 
варианта посмертного состояния души: вечное блаженство или вечное муче-
ние. В связи с этим, можно предположить влияние католического богословия 
на мышление архиепископа Парфения, присутствие которого, возможно, он сам 
даже не осознавал. 

Заканчивается рукопись разъяснением по каждой из десяти ветхозаветных 
заповедей, стремление к соблюдению которых может привести человека к пути 
спасения. 

Итогом проведенного анализа рукописного богословского текста архиеписко-
па Парфения можно назвать выявленную в ходе исследования антропологиче-
скую направленность всего сочинения в целом. Она достаточно ясно выражена в 
каждом определении, каждой затронутой теме и в самом авторском мышлении. 
Даже фрагменты о Боге рассматриваются в отношении их к проблеме спасения 
человека. За внешним изложением богословской дисциплины кроется внутрен-
нее авторское стремление рассмотреть проблему человеческого бытия и найти ее 
решение. Антропологическая проблематика в данном сочинении появляется не 
намеренно, она является отражением авторского мышления, занятого раздумья-
ми о вечной жизни и человеческом спасении. 

В отношении ортодоксальности автора рукописи можно говорить о том, что в 
целом его мышление укоренено в православной традиции, однако фрагментарно 
встречаются свидетельства католического влияния, которые выражены в пред-
ставлении архиепископа Парфения о промежуточном третьем возможном состоя-
нии души после смерти. Наличие католического влияния во многом определено 
историческим контекстом духовно-академической первой половины XIX века, 
которая воспитывалась на использовании инославных учебных пособий в Духов-
ных академиях. 

 
Библиография

1.	 Архиепископ Парфений (Чертков) //Азбука веры [Электронный ресурс]. – 
URL: https://azbyka.ru/otechnik/Parfenij-Chertkov/ (дата обращения 15.09.2025).



77

Научные статьи и исследования

Раздел I

Особенности богословского мышления 
архиепископа Парфения (Черткова)

2.	 Парфений // Православная энциклопедия под редакцией Патриарха Мо-
сковского и всея Руси Кирилла [Электронный ресурс]. – URL: https://www.pravenc.
ru/text/2579093.html?ysclid=mflh6af1jy692713534 (дата обращения 15.09.2025).

3.	 Парфений, (архиеп. Владимирский и Суздальский). Краткое изложение 
богословия созерцательнаго и практического преосвященным Парфением, ар-
хиепископом Владимирским и Суздальским и кавалером, составленное для из-
учения вступающим в сан священнический. Богословие Парфения [рукопись] / 
Парфений, архиеп. Владимирский и Суздальский. - Б.м., XIX в. Шифр хранения: 
OR Ф.304.2 №154. 48 л.



78

Научные статьи и исследования

Раздел I

Канонический и юридический аспект извержения из 
сана священнослужителя

УДК 348

Яровой Александр Николаевич протоиерей,
 кандидат Богословия,
 доцент Белгородской 

Православной Духовной семинарии, 
(с миссионерской направленностью)

 dubovoeh@yandex.ru
 Яровой Макарий Александрович,

 магистр Высшей школы юриспруденции 
и администрирования НИУ ВШЭ,

 makariyy@yandex.ru
Яровой Иоанн Александрович,

1-й курс магистратуры Высшей школы юриспруденции 
и администрирования НИУ ВШЭ 

dubovoeh@yandex.ru

Канонический и юридический аспект извержения из сана 
священнослужителя

Аннотация. В данной работе анализируются актуальные вопросы права, цер-
ковного права, церковного суда, извержение и сана, их традиция и синтез, Еван-
гельская основа, проблемы применения основополагающих принципов церков-
ного законодательства относительно священнослужителя в реальной церковной 
практике.

Ключевые слова: право, церковное право, церковные прещения, дисципли-
нарные церковные наказания, извержение из сана, увольнение священника, за-
прещение в священнослужении.



79

Научные статьи и исследования

Раздел I

Канонический и юридический аспект извержения из 
сана священнослужителя

Yarovoy Alexander Nikolaevich Archpriest,
Candidate of Theology,

 Associate Professor 
of the Belgorod Theological Seminary (with m/n),

dubovoeh@yandex.ru 
Yarovoy Makariy Aleksandrovich, 

Master of the Higher School 
of Jurisprudence and Administration 
of the Higher School of Economics,

 makariyy@yandex.ru 
Yarovoy Ioann Aleksandrovich, 

1st year of the Higher School 
of Jurisprudence and Administration 
of the Higher School of Economics

dubovoeh@yandex.ru

The canonical and legal aspects of the defrocking  
of a priest

Abstract. This work analyzes current issues of law, church law, church court, ex-
communication and ordination, their tradition and synthesis, the Gospel basis, and the 
problems of applying the fundamental principles of church legislation regarding cler-
gymen in real church practice.

Keywords: law, church law, church penalties, disciplinary church punishments, de-
frocking, dismissal of a priest, and prohibition from serving as a priest.

В церковно-общественном пространстве тема церковных наказаний для свя-
щеннослужителей поднимается очень часто. Причины, сроки, возможность об-
жалования, обращение к церковно-правовым документам, историческим отсыл-
кам  – это то, что сопряжено с данным вопросом. Вопрос о правонарушениях, 
несовместимых со священством, сегодня дискуссионный. Остро свидетельству-
ют об этом некие разногласия в теории и практике, где нет однозначных отве-
тов или ответы весьма подвержены дискуссиям. Например, критерии пьянства, 
азартных игр, трагедия в ДТП.



80

Научные статьи и исследования

Раздел I

Канонический и юридический аспект извержения из 
сана священнослужителя

Церковный суд решает конкретные жизненные ситуации и задачи в своей 
творческой и живой реакции на реальность, строго опираясь на традиционное 
понимание канонов. 

Временное запрещение в священнодействии предполагает раскаяние, исправ-
ление духовного лица. Если священнослужитель совершал блуд, убийство или 
иной тяжкий смертный грех, то временное запрещение в этом случае не наклады-
валось, так как покаяние было желательно, но оно не исправляло ситуацию и не 
могло вознести грешника на прежнюю непорочную высоту служения.

Такие грехи, как блуд, прелюбодеяние, убийство, воровство влекут за собой 
извержение из сана, даже если были совершены однократно и последовало пока-
яние. Современная практика может вносить в эти позиции некие корректировки. 
Например, неумышленное убийство при ДТП.

Необходимо указать, что целью любого наказания в канонах отмечается не воз-
мездие, не изоляция от других, а исправление грешника и восстановление нару-
шенных прав. В канонах это действие часто называется врачевание (Василия Вели-
кого правило 3, Григория Нисского правило 8, Трулльского Собора правило 102).

Для лучшего понимания исторического формирования вопроса можно отме-
тить, что православная и католическая церковь по-разному в своих теориях и 
практиках подходят к очищению своих рядов. Греческий термин καθαίρεσις пере-
водится именно как очищение. На Триденском Соборе в XVII веке сформирова-
лось учение католической церкви, что священник, правильно рукоположенный, 
никогда не может быть лишен печати священства и священнодействий, в какую 
степень деградации он бы не пал. Лаицизация, то есть низложение в степень ми-
рянина, возможна внешне, но не внутренне. Понимая таинство Рукоположения 
(Хиротонии) как неизгладимое, католическая церковь в прещении (наказании) 
останавливается на запрещении в служении. При этом, если наказуемый прояв-
ляет непослушание и продолжает священнодействия, то эти священнодействия, 
совершенные священником или епископом, будут признаваться католической 
церковью. Один из ярких примеров подобного мы видим в расколе доктора фило-
софии католического архиепископа Марселя Лефевра, критиковавшего решения 
Второго Ватиканского собора. Уже будучи под различного рода ограничениями, 
к этому времени он уже был запрещен в служении, он 1988 году с другим еписко-
пом Антониу де Кастро Майером рукоположил четырёх новых епископов, не взи-
рая на противление Римской церкви. За это папа Иоанн Павел II отлучил Лефевра 
и рукоположенных епископов от церкви. Это решение сторонники Лефевра по-



81

Научные статьи и исследования

Раздел I

Канонический и юридический аспект извержения из 
сана священнослужителя

считали принятым в нарушение и несоблюдение канонических норм, и потому не 
подчинились им. Со временем история разрешилась тем, что папа Бенедикт XVI 
снял все ограничения и наказания, показывая тем самым правоту Лефевра. При-
мечательно, что на надгробии архиепископа Марселя Лефевра, захороненном на 
территории семинарии в Швейцарии, на латинском языке выгравирована эпита-
фия «Я передал то, что принял».

Говоря об обозначенной теме, мы понимаем, что являемся наследниками бо-
гатейших византийский и отечественных традиций церковного права и не можем 
чувствовать себя безродными и растерянными при возникающих сегодня кано-
нических вызовах.

В Православной Церкви помимо запрещения в священнослужении, существу-
ет наказание извержение из сана. Священник извергается из сана за те деяния, за 
которые мирянин отлучается от причастия, например, даже за невольное убий-
ство в драке. Об этом говорит 66 Апостольское правило. 

Традиции и формы церковных наказаний перешли к нам из Византии и в целом 
сохраняют свои первоначальные формы. До принятия «Духовного регламента» 
полная власть установления наказаний принадлежала епископам. В Синодальный 
период духовное и уголовное наказание часто совмещались. Согласно «Духовно-
му регламенту», епископ прописывал свое наказание на «малой хартийке» и уже 
без особой торжественности. В «Духовном регламенте» анафема приравнивается 
к убийству, а отлучение и запрещение к аресту. Анафематствовали церковные 
власти еретиков и преступников, в том числе политических, приговоренных к 
смертной казни. Ошельмованными назывались те, которые были подвергнуты 
малому отлучению. Такие не допускались к присяге в суде и считались клятво-
преступниками, умаляясь в некоторых гражданских правах. Канонические сроки 
отлучения от причастия из Книги Правил в Синодальный период практически не 
применялись. 

Крайнее, самое сильное церковное наказание – анафема-отлучение, когда ви-
новный лишается благодатной защиты и прав от церковного попечения. Таким 
наказанием поражают за невероятно тяжкие в церковном понимании преступле-
ния, а именно за нераскаянные ересь, вероотступничество, святотатство. При 
раскаянии и покаянии анафему не накладывают. «Аще кто, епископ, или пре-
свитер, обращающагося от греха не приемлет, но отвергает: да будет извержен 
из священного чина. Опечаливает бо Христа рекшаго: радость бывает на небеси 
о едином грешнице кающемся» (52 Апостольское правило). Знаменитый и авто-



82

Научные статьи и исследования

Раздел I

Канонический и юридический аспект извержения из 
сана священнослужителя

ритетный толкователь канонов Вальсамон разбирает 52 Апостольское правило 
следующим образом: «Нет греха, побеждающего человеколюбие Божие. Почему 
Господь и приемлет всех кающихся и обращающихся от зла к добру. Ибо для спа-
сения грешников Он низшел с неба и сказал: «Не приидох призвати праведники, 
но грешники на покаяние» (Мф. 9:13). И так епископ, или пресвитер, не прием-
лющий обращающихся таким образом, но подобно Новату, гнушающийся ими, 
должен быть извержен, ибо противится воле Бога».

Поэтому при духовном попечении, врачуя душу, ждали покаяния при, напри-
мер, дисциплинарных правонарушениях, если они не были связаны с тяжкими 
грехами блуда, убийства, ереси. При этом священника не извергали из сана, а за-
прещали в служении до покаяния или на определенный срок до очевидного и не 
лицемерного покаяния. 

Сегодня причины двух главных наказаний для клириков – отлучение и извер-
жение – идентичны причинам для мирян, влекущих за собой анафему и малое от-
лучение. «Епископ, или пресвитер, или диакон, в блудодеянии, или в клятвопре-
ступлении, или в татьбе обличенный, да будет извержен от священного чина, но 
да не будет отлучен от общения церковного. Ибо Писание гласит: «Не отмстиши 
дважды за едино» (Наум. 1:9)» (25 Апостольское правило). То есть священнослу-
жителя извергали из сана за те грехи, за которые мирянина отлучали от Церкви. 
Грехи же, за которые давалась епитимия мирянам с отлучением от Причастия 
на определенный срок, для священников влекли за собой последствия в виде за-
прещения в священнослужении для искреннего и полного покаяния. При этом 
патриарх Феодор IV Вальсамон, толкуя 52 Апостольское правило, добавляет, что 
за симонию священнослужителя и епископа нужно отлучать от Церкви, не при-
знавая совершенное таинство Хиротонии, и это не будет двойным наказанием. 

Сторонники наказания для раскольников в виде извержения из сана могут ссы-
латься на 73 правило Василия Великого. «Тот, кто отрекся от Христа и преступил 
таинство спасения, во все время своей жизни должен плакать и обязан каяться; а 
во время исхода из этой жизни удостаивается святынь по вере в Божие человеко-
любие» (73 правило Василия Великого). Как видим, здесь речь идет об отрекших-
ся от христианства и веры во Христа. Очевидно, что о раскольниках здесь речи 
нет. И Зонара, и Вальсамон здесь говорят о не признающих или отказавшихся от 
домостроительства Христова.

12 правило Двукратного Константинопольского Собора (861 года) запреща-
ет священнику Литургию без разрешения епископа той местности. 13 правило 



83

Научные статьи и исследования

Раздел I

Канонический и юридический аспект извержения из 
сана священнослужителя

Двукратного Собора запрещает священнику судить своего епископа прежде со-
борного суда епископов. «Ведь находящийся в сане пресвитера, но похищающий 
суд митрополитов и сам по себе прежде суда осуждающий своего отца и епископа 
не достоин и чести или имени пресвитера. А те, кто следует за ним, если они 
священнослужители – пусть и они будут лишены своей чести; если же монахи 
или миряне – пусть будут совершенно отлучены от Церкви до тех пор, пока не 
возвратятся к собственному епископу, с отвращением отвергнув общение с рас-
кольниками». Как видим, правило носит временный и воспитательный характер, 
предполагающий по контексту ограничительные меры «до тех пор, пока не воз-
вратятся к собственному епископу». 14 правило Двукратного Собора дублирует 
13 правило, но только уже по отношению епископа к своему митрополиту. 15 
правило Двукратного Собора запрещает разрывать пресвитерам и епископам об-
щение с Патриархом: «те, кто отделяется от общения со своим предстоятелем из-
за какой-нибудь ереси, осужденной святыми Соборами или отцами (если тот все-
народно проповедует ересь и открыто учит ей в церквах), не только не подлежат 
назначенной правилами епитимий за то, что прежде соборного постановления 
оградили себя от общения с названным епископом, но и достойны чести, подо-
бающей православным. И действительно, они осудили не епископов, но лжеепи-
скопов и лжеучителей и не рассекли единство Церкви расколом, но постарались 
избавить Церковь от расколов и разделений». 

21 правило Трульского Собора говорит, что изверженные в состояние мирян 
священники «и в состояние мирян изгнанные», после своего раскаяния могут 
стричься как клирики, а нераскаянные обязаны стричься как миряне. Выстри-
жение волос, так называемое гуменце или папалифра παπαλήθρα было не только 
в западной, но и в восточной Церкви. Голубинский утверждает, что до начала 
XIX столетия и русское духовенство выстригало папалифру [1 с.578].

По Божественному праву священник до смерти обязан быть верным Христу. 
«Итак каждый должен разуметь нас, как служителей Христовых и домострои-
телей таин Божиих. От домостроителей же требуется, чтобы каждый оказался 
верным. Для меня очень мало значит, как судите обо мне вы или как судят другие 
люди; я и сам не сужу о себе. Ибо хотя я ничего не знаю за собою, но тем не оправ-
дываюсь; судия же мне Господь» (1 Кор. 4.1-4). На Божественном праве основы-
ваются и церковные правила, регулирующие верность Христу. Священный сан 
поэтому дается через таинственное посвящение и предполагает абсолютную и 
постоянную верность. Православная церковь настаивает на недопустимости даже 



84

Научные статьи и исследования

Раздел I

Канонический и юридический аспект извержения из 
сана священнослужителя

добровольного сложения с себя сана. В истории Русской Православной Церкви 
была 86-й статьей Устава Духовных консисторий в издании 1883 года «сложение 
священнослужительского сана и сложение монашества, по прошениям», но уже 
неоднократно доказано, что она не имела под собою каких-либо существенных 
канонических оснований. Несомненно, все эти правила должны быть приведены 
при рассмотрении данного вопроса.

Изверженный из сана навсегда теряет все права священнодействия, пастырства 
и учительства и уже никогда не может быть принят ни на какую иерархическую 
степень служения, даваемую при рукоположении. Примечательно, что Анкир-
ский Собор в 1 правиле, запрещая священствовать, пастырствовать и учить, как 
некое утешение, разрешает покаявшимся сидеть на пастырском седалище. При 
этом бывший священнослужитель продолжает обладать теми правами, которыми 
обладают миряне. Если же после извержения из сана бывший священнослужи-
тель продолжает священнодействовать, то он подвергается крайнему наказанию 
для мирян – отлучению от Церкви согласно 30 и 64 Апостольскому правилу, 1 
правилу Трульского Собора и 1 правилу Антиохийского Собора. В древности та-
кие люди ссылались в монастырь, а если не признавали церковного суда, то пре-
давались светскому суду.

И в Византийском законодательстве, и в допетровской и петровской России 
изверженные из сана лишались не только церковных, но и светских или обще-
гражданских прав. Не стал исключением и синодальный период Российской им-
перии. Если извержение из сана было не по уголовным статьям, то изверженные 
могли оставаться на должности певца, пономаря, сторожа. Могли постригаться в 
монашество, но рукополагаться не могли. Дворянам возвращалось их дворянское 
звание. При этом ученные степени, полученные в сане, аннулировались, как и 
государственные и церковные награды. Если извержение было по причине вто-
робрачия и блуда, то им запрещалось определенное длительное время проживать 
в местах своего предыдущего служения, а также запрещалось на определенное 
длительное время селиться в обоих столицах. Надзор за этим ужасным брожени-
ем ума совершивших такие ужасные церковно-правовые проступки возлагался 
не только на церковные, но и на полицейские службы. Разумеется, что в совре-
менный период, когда церковь отделена от государства, данные меры воздействия 
уже не применяются.

Сложность в том, что при извержении из сана очень сложно делать следующие 
шаги в сторону икономии. Восстановление возможно только при доказанности 



85

Научные статьи и исследования

Раздел I

Канонический и юридический аспект извержения из 
сана священнослужителя

неправильного или ангажированного судопроизводства. Такой исторический яр-
кий пример мы видим в восстановлении митрополита Ростовского и Ярославско-
го Арсения Мациевича, критиковавшего церковные реформы и секуляризацию 
Петра I, а также церковных земель при Екатерине II. Его Синод присудил не толь-
ко извергнуть из сана, но и расстричь из монашества. Монашество императрица 
ему, впрочем, по милости оставила. Впоследствии, за продолжающуюся полити-
ческую критику Екатерины II, он расстрижен из монашества с именем Андрея 
Враля. До своего извержения он в проповедях призывал старообрядческих рас-
кольников карать не только мечем духовным, но светским государственным, как 
заслуживающих и вечной, и временной кары. [2, с. 511]. Реабилитирован Арсе-
ний Мациевич на Поместном соборе 1917–1918 годов как осужденный по по-
литическим мотивам. В 2000 году причислен к лику святых на Архиерейском 
соборе русской Православной Церкви. В 2004 году ПЦУ Киевского патриархата 
прославила его как новомученика. 

Устранить, пересмотреть судебный приговор в виде извержения из сана, даже 
при полном покаянии, по икономии нельзя. Такие вопросы рассматриваются 
определенно и навсегда. Об этом говорят Трульского Собора 21 правило и Ва-
силия Великого 3 правило. Исключение может быть только в случае судебной 
ошибки или нарушения правил церковного судопроизводства

Пьянству подверженный, согласно 42 апостольскому правилу, должен быть 
извержен из сана если не престанет, то есть не прекратит. «Или да престанет, или 
да будет извержен» часто согласуют с темой «сколько раз прощать брату». Кроме 
того, термин «подверженный пьянству» сегодня не имеет строгих граней. Меди-
ки выделяют три стадии алкоголизма, что позволяло бы более четко ставить гра-
ни и формат применения 42 апостольского правила. Тем не менее в канонической 
судебной практике можно услышать о неисправимом и исправимом пьянстве, 
о греховной страсти от которой хочет или не хочет избавляться, что оправдано 
спецификой заботы и душепопечения. Факт обращения к наркологической по-
мощи, постоянство и интенсивность алкогольной зависимости, возможность ре-
цидива и его форм, стадии деградации не имеют окончательного канонического 
формата. 

Брак клириков строго моногамен. Запрещено вступать в брак после хирото-
нии. Десятое правило Анкирского Собора 314 года разрешает диакону вступить 
в брак, если он предупредил о таком действии до своей хиротонии, но уже Труль-
ский Собор 691-692 годов в 6 правиле запрещает подобные действия. Поместный 



86

Научные статьи и исследования

Раздел I

Канонический и юридический аспект извержения из 
сана священнослужителя

собор Российской Церкви 1917-1918 годов подтвердил запрет на брак для вдовых 
и разведенных священников (Определения. Вып. 4. С. 46). 62-е правило Трулль-
ского Собора запрещает священникам участвовать в языческих обрядах, переоде-
ваться в женские одежды. 24 правило Трулльского Собора запрещает посещать 
конские ристалища и позорищные игры. 9 и 10 правило Трулльского Собора за-
прещает ростовщичество и содержание кормчемниц. Апостольское правило 6 и 
81, а также Двукратного Собора 11 правило запрещает поступать на военную и 
государственную службу.

На основании 28-го Апостольского правила, если извергнутый из сана дерзнет 
совершать священнодействия, то он может быть анафематствован. 

Согласно статьи 47. 3 «Положения о церковном суде Русской Православной 
Церкви (Московского Патриархата)» пожизненное запрещение в священнослу-
жении, извержение из сана, а также отлучение от Церкви мирян если налагается 
епархиальным архиереем, то эти действия необходимо утвердить специальным 
актом Святейшего Патриарха. Апелляция может подаваться изверженными из 
сана в Общецерковный суд. После апелляции дела могут пересматриваться при 
обнаружении ранее неизвестных обстоятельств.

Духовные Консистории до середины XIX века остригали головы и бороды из-
верженным из священнического сана. Позднейшее время приняло более привыч-
ные для нас формы.

Нужно учитывать, что все сказанное имеет значение только для членов кли-
ра, то есть священнослужителей, с их особым положением и служением в Церк-
ви Христовой. Для мирян нет подобных наказаний, так как мирянин, раскаи-
ваясь и принося покаяние, восстанавливается во всех своих правах в Церкви 
Христовой. Этот вопрос в основных и главных чертах был решен во времена 
гонений, когда решалось, как принимать и принимать ли отпавших от Церкви 
под страхом смерти. 

Священноисповедник Никодим (Милаш), толкуя 5 правило Святых апостолов, 
пишет, что наказания можно разделить на карательные с определенным сроком 
наказания и исправительные с неопределенным сроком, прекращающимся при 
искреннем раскаянии [3]. 

Отлучение, как максимально строгое наказание для мирянина, может быть 
малым (αφορισμός μικρός) и большим (παντελής άφορισμός). Малое отлучение 
накладывается за небольшие проступки сроком, как правило, до трех лет и раз-
решает присутствовать на Евхаристии до Литургии верных. Большое отлучение, 



87

Научные статьи и исследования

Раздел I

Канонический и юридический аспект извержения из 
сана священнослужителя

как совершенное отлучение от Церкви, накладывается за тяжкие грехи, предпо-
лагает отказ в церковном погребении, места на православном кладбище и назы-
вается еще анафема.

Если священнослужитель после прещения, заключающегося в запрещении в 
священнослужении, не приносит в течение определенного срока покаяния, на-
стаивает на своих заблуждениях, совершает богослужения, то это служит основа-
нием для следующего наказания – извержения из священнического сана.

Каждый человек в той или иной степени проходит через процесс становления 
духовных и нравственных потребностей. Часто это относится к молодым свя-
щенникам, когда одна ужасная ошибка молодости может породить для души че-
реду нелепых событий и ошибок длинною не только в человеческую жизнь. За 
каждую душу нужно бороться. В духовном понимании это означает, что если 
есть надежда на покаяние согрешившего, то эту надежду нужно не губить, а реа-
лизовать. Это то, что понимает каждый пастырь на исповеди, и то, что является 
главной задачей церковного суда. 

В наш век коммуникаций извержение из сана с политической подоплекой мо-
жет давать повод к тому, что бывшие подсудные ищут апелляцию и местожитель-
ство в иных климатических и политических широтах. Невозможность оправдания 
и восстановления status quo может толкать их часто в объятия недругов церкви, 
государства, в уже по-настоящему жестокую и лживую информационную кампа-
нию и, что самое страшное, в настоящую гибель души.

Не являясь до судебного разбора ни особыми мыслителями и писателями, на-
чинают записывать свои инсинуации. При этом явно отсутствует сладость до-
броглаголания. Действительно, не всегда легко распознать и вычленить их прав-
ду, которая очень часто до крайности субъективна и хочется ее взять в кавычки. 
Формируется неправильная свобода с превалированием своеволия на довольно 
пестрых и скудных поверхностных знаниях. Тем не менее, просматривается, что 
главное у них во внутреннем устроении, а оно очень часто искренне и незаметно 
для них входит прямо в какие-то политические мечтания. Ведь катаклизмы – это 
фон, на котором мы можем себя проявить в лучшую или худшую сторону, пока-
зать свое духовное лицо.

Извержение и отлучение из сана не предполагает возвращение в исходное со-
стояние. Необоснованное низвержение в глазах колеблющихся может постра-
давших делать исповедниками веры, незаслуженно пострадавших за правду. 
Мудрость Церкви должна проявляться в единении, объединении и правильных 



88

Научные статьи и исследования

Раздел I

Канонический и юридический аспект извержения из 
сана священнослужителя

законных традиционных решениях при догматическом единстве и нравственной 
чистоте. Важно и необходимо смотреть на корень дисциплинарных разногласий. 
Если заблуждение проявляется в искреннем неправильном понимании нравствен-
ного аспекта, здесь необходимо пытаться, если нужно мягко, но целенаправленно 
уврачевать. И для этого, как минимум, необходимо время, то есть сроки и пони-
мание пути уврачевания. Извержение лишает заблудшего возможности вернуться 
в состояние status quo. Этот вопрос можно назвать важным для общей церковно-
культурной и церковно-политической ориентации. Это является глубокой анти-
тезой категоричному прямому незамедлительному наказанию через применение 
крайне строгих установок прещения и насилия.

В таких случаях есть что-то нечеткое, когда проявляется искреннее заблужде-
ние на путях поиска истины. Мечтательный морализм переходит в другую ста-
дию перфектного обличения мнимых и действительных несовершенств и смяг-
ченных нравов.

Нужно исследовать, что смутило и поранило их совесть. Отчего страдает вну-
тренняя свобода и независимость и в чем их несмысленное мудрование, прину-
дившее их «отлучишися и несовопрошахуся»? Отчего мудрствуют невежеством 
и убегают от питательной почвы? Часто бывает, что это люди большого духа и 
малых или ущербных знаний. Часто это происходит на пике социального, духов-
ного и даже политического неприятия в мечтах об утопиях земного града. Тогда 
рвут родные и прежде крепкие связи и ищут добровольной изолированности и 
оторванности в душевном ушибе и надрыве в поисках истинного христианства. 

Уверенность наша в истине, решимость и настойчивость восстановить спра-
ведливость не отвергают заботу, любовь и рассудительность. Божественные пути 
неисповедимы и ведут к единению и Истине. Суд должен дать однозначный текст 
оценки и правильные санкции. При этом нужно видеть правильный историче-
ский горизонт, что невозможно в эмоциональной узости. При исследовании важ-
но отложить личные страсти, злобу и месть. Необходимо трезвенное церковное 
сознание для ответственного решения. 

 Спасение и исправление души не может быть напрасно отложенной на какой-
то понятный срок уступкой максимально строгого наказания. Снова необходимо 
заметить, что только тогда, где это возможно, то есть, где нет уголовщины, ереси 
и блуда.

«Прельстились разумом от правого пути», и в эти сложные времена может 
проявляться от неуверенности недоверчивость. Испуганный век, как известно, 



89

Научные статьи и исследования

Раздел I

Канонический и юридический аспект извержения из 
сана священнослужителя

подозревает и ищет апокалипсис не только из-за своего невежества, но и горячеч-
ных состояний внешних переживаний. 

В легкомысленный и циничный век многие об этом в своем малодушии и дво-
едушии молчат или говорят и не договаривают.

Стрессовое приближение к идеям апокалипсиса является мистически понят-
ным шагом осмысления осуществляющегося идеала справедливости, где, как 
следствие, укорачивается личная историческая перспектива. Извержение из сана 
может способствовать именно такому ракурсу осмысления личной перспективы 
бытия, где происходит, по понятным причинам, сужение православного мировоз-
зрения. И далее может наступать противление любым видам власти как против-
ление насилию и несправедливости. Необходимо предусмотреть все последствия 
возможных принятых решений, чтобы предотвратить поляризацию светского или 
церковного общества.

Важно видеть не только внешнюю, но и внутреннюю сторону вопроса. Для 
пресвитера, выражающего крайнее непослушание своему епископу, каноны пред-
писывают вразумление после первого и два, и три раза μετά μίαν, καί δευτέραν, 
καί τρίτην παράκλησιν [4 с.39]. Идея палача как вершителя порядка пагубна, хотя 
возможно, что в каких-то ситуациях привлекательна и следует из теократическо-
го этатизма. Каноны и наказания как санкции мы должны видеть и исследовать в 
их историческом формировании. Тогда увидим, что там, в канонах, ничего, кроме 
святой любви, нет. В любви врачующей заключается торжество Церкви. Богос-
лова образует его сердце, а богословие, соответственно, есть отражение любви. 
Такая работа в области научного исследования канонов не должна быть, конечно, 
неким единичным актом или событием.

«Вкусите и видите, яко благ Господь» (Пс. 33.90), – вот наше главное позна-
ние благого Бога. Запрещение в служении для священника невероятно значимое 
наказание, но с потенциальной возможностью исправиться от пути стихийной 
возможности к волевой ответственности. Традиции сохраняют от соблазна через 
светлую ложь войти в ошибочную мрачную деструктивную доктрину. Канониче-
ские взыскания, несомненно, направлены на созидание и укрепление церковного 
единства. Необходимо учитывать контекст исторических тенденций и вопросов, 
и в том числе, как уврачевать и вернуть отпавших и укрепить колеблющихся. 
Наивно полагать, что здесь только можно полагаться на запугивание и жесткость. 
Необходимо опираться на традиции и многовековой церковный опыт. Церковные 
каноны и духовные дисциплинарные наказания в целом, как и затронутая нами 



90

Научные статьи и исследования

Раздел I

Канонический и юридический аспект извержения из 
сана священнослужителя

тема, находятся в поле духовной сублимации, как механизма трансформации не-
гативных побуждений в полезные и возможной волевой ответственности за буду-
щее состояние церковно-правовой жизни.

Библиография
1. Голубинский Е.Е., История Русской Церкви. - Москва, 1901 г. - Том I, с. 578–

580.
2. Синайский А. «Отношение церковной власти к расколу старообрядства 

в первые годы синодального управления при Петре Великом» (1721-1725г.). – 
Санкт-Петербург, 1895г. 150 с.

3. Никодим (Милаш), священноисповедник. Правила Святых Апостолов и 
Вселенских соборов с толкованиями. [Электрон. ресурс]. Режим доступа: – URL: 
https://azbyka.ru/otechnik/Nikodim_Milash/pravila-svjatyh-apostolov-i-vselenskih-
soborov-s-tolkovanijami (дата обращения 18.08.2025).

4. Ράλλης Γ. Α., Ποτλῆς Μ. Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων τῶν τε ἁγίων 
καὶ πανευφήμων ἀποστόλων, καὶ τῶν ἱερῶν οἰκουμενικῶν καὶ τοπικῶν συνόδων, καὶ 
τῶν κατὰ μέρος ἁγίων πατέρων. ̓Αθήνησιν.- А., 1859. - 6 τ., II, с. 39



91

Научные статьи и исследования

Раздел I

Киево-Могилянская академия как феномен 
западнорусского Православия: история создания

УДК 261.7
Долин Вячеслав Александрович

кандидат философских наук, 
доцент кафедры гуманитарных 

и социально-экономических дисциплин 
Белгородского юридического института 

МВД России имени И.Д. Путилина
Россия, г. Белгород

v.a.dolin@mail.ru

Киево-Могилянская академия как феномен западнорусского Православия: 
история создания

Аннотация: Статья посвящена рассмотрению религиозно-политического кон-
текста, а также социально-культурных предпосылок и истории создания Киево-
Могилянской академии. Хронологические рамки исследования – от заключения 
в 1569 г. Люблинской унии до объединения в 1632 г. Братской и Лаврской школ в 
Киевскую коллегию. Анализируемый интервал исторического времени автор под-
разделяет на период веротерпимости по отношению к Православию (1563-1595) 
и период ущемления Православия (1596-1632). Создание православной академии 
в Киеве определяется влиянием комплекса социально-культурных предпосылок в 
Киеве и в западнорусских землях конца XVI – первой трети XVII вв. Автор статьи 
приходит к выводу об исключительном значении создания Киево-Могилянской 
академии для утверждения Православия в Западной Руси.

Ключевые слова: Киево-Могилянская академия; западнорусское правосла-
вие; Православие; униатская церковь; Русская Православная Церковь; Петр Мо-
гила; Братская школа; Лаврская школа; Речь Посполитая; Сигизмунд III; Владис-
лав IV; Брестская уния; высшее образование.



92

Научные статьи и исследования

Раздел I

Киево-Могилянская академия как феномен 
западнорусского Православия: история создания

Dolin Vyacheslav Aleksandrovich
Candidate of Philosophical Sciences, Associate Professor, 

Associate Professor of the Department of Humanities 
and Socio-Economic Disciplines 

Belgorod Law Institute The Ministry 
of Internal Affairs of Russia named after I.D. Putilin

Russia, Belgorod
v.a.dolin@mail.ru

Kyiv-Mohyla academy as a phenomenon of western Russian orthodoxy:  
history of creation

Abstract: The article examines the religious and political context, as well as the 
socio-cultural background and history of the Kyiv-Mohyla Academy. The chronologi-
cal framework of the study ranges from the conclusion of the Union of Lublin in 1569 
to the unification of the Fraternal and Lavra schools into the Kiev Collegium in 1632. 
The analyzed historical time interval is divided into the period of religious tolerance 
towards Orthodoxy (1563-1595) and the period of infringement of Orthodoxy (1596-
1632). The establishment of the Orthodox Academy in Kiev determined by influence 
of a complex of socio-cultural prerequisites in Kiev and in the Western Russian lands 
of the late XVI – first third of the XVII centuries. The author of the article concludes 
about the exceptional importance of the creation of the Kyiv-Mohyla Academy for the 
establishment of Orthodoxy in Western Russia.

Keywords: Kyiv-Mohyla academy; Western Russian Orthodoxy; Orthodoxy; Uni-
ate Church; Russian Orthodox Church; Peter Mohyla; Fraternal school; Lavra School; 
Polish-Lithuanian Commonwealth; Sigismund III; Vladislav IV; Brest Union; higher 
education.

Итогом Люблинской унии (1569) становится образование в средневековой Ев-
ропе федеративного государства, в состав которого вошли Королевство Польское 
(Корона, Польша) и Великое княжество Литовское (Княжество, Литва). В про-
цессе объединения польский король Сигизмунд II Август (при поддержке право-
славной знати) отделяет от Литвы и включает в состав Польши богатые земли 
Юго-Западной Руси: Подляшье (западная часть Гродненской губернии); Волынь; 



93

Научные статьи и исследования

Раздел I

Киево-Могилянская академия как феномен 
западнорусского Православия: история создания

Подолия (современные Винницкая область, южная и центральная часть Хмель-
ницкой области); Украйна (губерния Киевская и Полтавская с частью Чернигов-
ской) [2; 7]. В истории Европы федеративное государство Королевства Польского 
и Великого княжества Литовского известно как Речь Посполитая. 

Включение в польскую часть федерации русских земель с православным на-
селением со временем приводит к подчиненному и униженному положению как 
православных, так и православной веры в целом. По оценке митрополита Ма-
кария (Булгакова), в XVI в. Западная Русь «…в первый раз увидела крайнюю 
опасность лишиться первого и драгоценнейшего своего достояния – Правосла-
вия» [8, с. 9]. 

Ответом на вызов ущемления становится учреждение в 1632 г. Киево-
Могилянской академии – первого православного вуза Восточной Европы, по-
лучившего официальное признание в этом статусе [см., например: 17]. И хотя 
истории Киево-Могилянской академии (в целом и отдельных временных перио-
дов) посвящено большое количество исследований [6; 8; 11; 13-14; 16-17; 20], в 
данных работах недостаточно акцентируются социально-культурные предпосыл-
ки преодоления крайне неблагоприятного религиозно-политического контекста 
возникновения Киево-Могилянской академии. 

Цель статьи – рассмотрение религиозно-политического контекста, а также 
социально-культурных предпосылок и истории создания Киево-Могилянской 
академии – первого и продолжительное время единственного православного вуза 
Восточной Европы.

Хронологические рамки проводимого исследования – 1569-1632 гг. (от заклю-
чения Люблинской унии и сопряженного с нею перехода православных земель в 
состав Королевства Польского до объединения Братской и Лаврской школ в Ки-
евскую коллегию). Использование в заголовке и тексте статьи названия «Киево-
Могилянская академия» объясняется более широкой распространенностью на-
звания в советской [см., например: 17] и новейшей российской [см., например: 
16] историографии.

Реализация цели исследования предполагает рассмотрение двух взаимосвя-
занных вопросов: 

•	 религиозно-политический контекст существования Православия в Речи 
Посполитой (1569-1632 гг.); 

•	 социально-культурные предпосылки и история создания Киевской колле-
гии (1569-1632 гг.). 



94

Научные статьи и исследования

Раздел I

Киево-Могилянская академия как феномен 
западнорусского Православия: история создания

Рассмотрим данные вопросы подробнее. 
Религиозно-политический контекст существования Православия в Речи По-

сполитой (1569-1632 гг.) определяется как личным отношением королей к Пра-
вославию, так и действующей в период их правления моделью государственно-
конфессиональных отношений. Анализируемый временной интервал в 
религиозно-политическом измерении возможно подразделить на два периода: 
веротерпимости по отношению к Православию (1563-1595) и ущемления Право-
славия (1596-1632).

Период веротерпимости по отношению к Православию (1563-1595) начина-
ется до образования Речи Посполитой, т.е. за рамками анализируемого в статье 
периода. В 1563 г. Сигизмунд II Август (1548-1572), хотя и симпатизирует проте-
стантам, подписывает привилей, уравнивающий в правах католиков, протестан-
тов и православных. 

Генрих Валуа (1573-1575) как первый избранный король Речи Посполитой не 
изменяет статус Православия. 

Стефан Баторий (1575-1586) (правит совместно с Анной Ягеллонкой), будучи 
католиком, учреждает иезуитские коллегиумы в ряде городов Королевства Поль-
ского (в том числе и в православных землях): Коложвар (1579), Люблин (1581), 
Полоцк (1582), Рига (1582), Калиш (1582), Несвиж (1582), Львов (1584) и Дерпт 
(1586). Замысел создания коллегиумов в городах Гродно (создан лишь в 1622 г.) и 
Брест не был реализован при жизни короля. 

Однако принцип веротерпимости, заложенный Сигизмундом II Августом в 
модель государственно-конфессиональных отношений в Речи Посполитой, обе-
спечивает равные возможности и православного образования: по декрету Сте-
фана Батория (1584) сначала виленские горожане получают право создавать и 
содержать братские школы, а позднее (1585) данное право распространяется на 
все православные братства на территории Галиции и Великого княжества Литов-
ского [17, с. 31].

Со смертью короля Стефана Батория период веротерпимости в истории Речи 
Посполитой, обеспечивший при заключении Люблинской унии добровольное 
объединение русских (как православных) с поляками (как католиками), заверша-
ется. В рамках движения Контрреформации католики, покончив с протестантиз-
мом, принимаются за Православие. 

При Сигизмунде III (1587-1632) начинается период ущемления Православия 
(1596-1632). Король получает иезуитское образование и испытывает неприязнь к 



95

Научные статьи и исследования

Раздел I

Киево-Могилянская академия как феномен 
западнорусского Православия: история создания

Православию. Центральным религиозно-политическим событием его правления 
становится заключение Брестской унии (1596). По ее итогам религиозные права 
православных верующих отчуждаются в пользу униатской (греко-католической) 
церкви, а само Православие обретает статус «нетерпимой» религии [1]. На сто-
роне унии оказывается большая часть епископата во главе с митрополитом Киев-
ским Михаилом Рогозой (1596-1599), стремящегося расширить как собственные 
владения, так и влияние (на которое постоянно посягают феодалы и православ-
ные братства [18, с. 33]), а также значительная часть православных дворян, жела-
ющих обрести равные права с польско-литовской шляхтой [17, с. 20-21]. Против 
унии выступают многие священники, монастыри, мещане и особенно – казаки 
[17, с. 21]. Однако попытки противников унии вернуть хотя бы часть утраченных 
Православием прав оказываются безрезультатными при короле, который по пра-
ву получает славу ревнителя католической веры не только по итогам внутренней, 
но и внешней политики (стремление получить московский трон и навязать унию 
Московскому государству в период Смутного времени).

Смерть 30 апреля 1632 г. короля Сигизмунда III и начало процедуры выборов 
нового монарха дарует Православию исторический шанс вернуть утраченный ста-
тус. Архимандрит Киево-Печерской лавры Петр Мовилэ (Могила) (1596-1647) как 
представитель умеренной партии православных (выступают за решение «право-
славного вопроса» путем политического компромисса [5, с. 77]) при активной 
поддержке интересов Православия казачеством добивается подписания будущим 
королем Владиславом IV документа «Статьи успокоения … русского народа, ис-
поведующих греческую религию». Помимо восстановления православных в рели-
гиозных и гражданских правах, документ признает четыре православные епархии 
(Львовская, Луцкая, Перемышльская и Мстиславская) и двух архимандритов (Пе-
черского и Уневского), а также гарантирует свободный переход верующих между 
униатством и православием [см. подробнее: 3]. Как результат, Православие в Речи 
Посполитой вновь обретает статус «терпимой» религии [см. также: 1]. 

Социально-культурные предпосылки и история создания Киевской коллегии 
(1596-1632 гг.). Осмысление создания Киевской коллегии в качестве ответа на 
ущемление Православия является верным, но неполным. Возможно выделить и 
ряд дополнительных социально-культурных предпосылок конца XVI – первой тре-
ти XVII вв., влияние которых способствует формированию Киевской коллегии:

•	 создание братств (с 1439 г.) – общественных организаций православных 
горожан, или мещан (преимущественно ремесленники и торговцы, а также мел-



96

Научные статьи и исследования

Раздел I

Киево-Могилянская академия как феномен 
западнорусского Православия: история создания

кая шляхта и представители интеллигенции), которые противостоят насильствен-
ной полонизации общества и способствуют распространению православного об-
разования (братские школы, которых в Речи Посполитой начала XVII в. было 
около 30 [по: 4]) [17, с. 21-23]; 

•	 основание московским первопечатником Иваном Федоровым первой в За-
падной Руси типографии (г. Львов, 1573 г.), которая после его смерти становится 
собственностью Львовского православного братства [17, с. 23-24]; 

•	 издание «Острожской Библии» (1581) – первого полного издания Библии 
на славянском языке [17, с. 24], набранного русским первопечатником Иваном 
Федоровым и изданного в типографии при Острожской школе (академии) (при 
покровительстве православного князя Константина Острожского); 

•	 публикация полемических произведений, защищающих Православие и 
русскую культуру: «Ключ царства небесного» (1587), автор – Г. Смотрицкий; 
«Апокрисис» (1597), автор – Х. Филалет; «Тренос, или плач Восточной Церкви» 
(1610) и «Версификация» (1621), автор – М. Смотрицкий; произведения И. Ви-
шенского [17, с. 25-26];

•	 с 1585 г. – массовое создание православных братских школ (в соответ-
ствии с упомянутым ранее декретом польского короля Стефана Батория) [17, 
с. 31], которые ощутимо повышают уровень грамотности мирян [17, с. 34], а 
Львовская и Луцкая школы по уровню образования успешно конкурируют с 
католическими и протестантскими школами [17, с. 34].

В период ущемления Православия (1596-1632) братские школы сталкиваются 
с препятствиями в развитии, подвергаются притеснениям или даже прямым на-
падениям (Луцкая школа в 1627 г. и 1634 г.) [17, с. 33]. Постепенно православные 
братские школы начинают приходить в упадок [17, с. 33]: 

•	 Острожская школа закрывается в начале XVII в. (после смерти опекуна); 
•	 Луцкая школа переходит под контроль униатов; 
•	 Львовская школа утрачивает свою роль в 20-е гг. XVII в.
В ситуации упадка православных братских школ в областях Западной Руси, 

граничащих с землями Королевства Польского (до заключения Люблинской 
унии) возрастает роль Киева, который на момент заключения Брестской унии 
утрачивает роль духовно-культурного центра западнорусских земель [4]. Воз-
рождению Киева и развитию в нем православного образования благоприятствует 
ряд социально-культурных предпосылок. 



97

Научные статьи и исследования

Раздел I

Киево-Могилянская академия как феномен 
западнорусского Православия: история создания

Во-первых, географическая удаленность от польско-литовских политических 
центров [4], которая замедляет темп окатоличивания православного населения. 

Во-вторых, особая социальная структура общества, определяемая военизиро-
ванным характером городской жизни в Поднепровье. Между шляхтой и крестьян-
ством в Киеве возникают дополнительные группы лично свободных «служилых» 
людей: казаки, «конные слуги» великокняжеских замков, панцирные бояре, или 
полурыцари без шляхетских привилегий, «замковая шляхта», «путные бояре», 
или «замковые слуги» [19, с. 334-335]. Военизация городской жизни Поднепро-
вья становится следствием оборонительных функций, которые выполняют горо-
жане (мещане) [19, с. 336]. «Служилые» люди Киева и ближайших окрестностей 
выступают в качестве социальной базы поддержки гонимого Православия. 

В-третьих, киевское православное братство, а также группа ученых-
просветителей и типография при Киево-Печерской лавре обеспечивают Кие-
ву статус культурного и идеологическим центра западнорусского Православия 
[см. подробнее: 17, с. 35-40]. Уникальность киевского братства определяется 
включением в его состав духовенства, оказавшегося после заключения унии 
вне закона, и казачества (сначала отдельных представителей, а позднее и гет-
мана «со всем войском», что «…придает братству особую силу и политический 
вес») [17, с. 41]. 

Предшественницей Киевской коллегии становится организованная в 1615 г. 
местным православным братством Киевская братская школа (при Богоявлен-
ском монастыре) [4; 10; 12; 17, с. 42-52]. Следует отметить, что в историографии 
существует точка зрения, рассматривающая именно 1615 г. как год основания 
Киево-Могилянской академии [см., например: 17, с. 70-71]. И хотя аргумента-
ция со ссылкой на близость организации образовательного процесса в Киевской 
школе и Киево-Могилянской академии, а также на официально признанные даты 
основания зарубежных и отечественных вузов (в Кембридже, Оксфорде, Кракове, 
а также Славяно-греко-латинской академии в Москве) выглядит обоснованной, в 
данной статье за основу принимается более распространенная в историографии 
точка зрения на дату основания Киевской коллегии – 1632 г.

Основание Киевской братской школы становится возможным благодаря 
дару православной шляхтинки Галшки (Елизаветы) Васильевны Гулевичев-
ны, супруги Мозырского маршалка Лозки: 14 октября 1615 г. она передает 
часть своей наследственной земли в Киеве, на Подоле (со строениями и до-
ходами) [4], «на монастырь… также на школу детям, так шляхетским, яко и 



98

Научные статьи и исследования

Раздел I

Киево-Могилянская академия как феномен 
западнорусского Православия: история создания

местским» [цит. по: 17, с. 42]. Знаковое для Киевской братской школы собы-
тие происходит примерно в 1620 г., когда гетман Войска Запорожского Петр 
Конашевич-Сагайдачный «со всем войском» вступает в братство и становится 
его ктитором (опекуном) [4; 17, с. 44]. Традицию опеки, материальной и по-
литической поддержки Киевской братской школы продолжают и другие гет-
маны Войска Запорожского и Украины [17, с. 45]. Финансовая поддержка и 
грамотный подбор кадров для Киевской школы приносят свои плоды: в 1620 
г. иерусалимский патриарх Феофан IV в одной из грамот Киевскому брат-
ству высоко оценивает уровень преподавания в школе «еллино-славянского и 
латино-польского письма» [17, с. 49].

Осенью 1631 г. архимандрит Киево-Печерской лавры Петр Мовилэ (Могила) 
на базе монастыря создает Лаврскую школу с превосходно образованным препо-
давательским составом [4; 12; 17, с. 53-56]. Однако Лаврской школе не суждена 
долгая жизнь. Киевское братство обеспокоено явным «латинским уклоном» об-
разования новой школы, знатным происхождением Петра Могилы, а также его 
связями (поддержка польского короля Владислава IV, родственник представи-
телей польской знати, друг некоторых униатских епископов). Поэтому предста-
вители Киевского братства и его покровители (митрополиты Киевские Иов (Бо-
рецкий) и Исайя (Купинский), гетман Войска Запорожского Иван Петражицкий) 
настойчиво потребовали объединить две школы с обязательным размещением 
объединенной школы на территории братства (на Подоле) и под его присмотром 
[см. подробнее: 17, с. 55-56]. Документ об объединении двух школ подписан 30 
декабря 1631 г. [4]. 

В результате 5 января 1632 г. создается Киевская (Киево-Братская) коллегия 
(первое название Киево-Могилянской академии) с Петром Могилой в качестве 
«старшего брата», опекуна и наставника как Коллегии, так и Братского училищ-
ного монастыря [4; 17, с. 56-57; но ср.: 10]. Преемственность с Братской школой 
(всесословный характер образования, изучение национальных языков и культуры 
[17, с. 59]) дополняется обучением по программам европейских университетов – 
изучением латыни и польского языка, а также «семи свободных искусств», кото-
рые подразделялись на trivium (грамматика, риторика, диалектика) и quadrivium 
(арифметика, геометрия, астрономия и музыка) [17, с. 63-64]. Акцент на изучение 
латыни и польского языков «…рассматривались как средство интеграции право-
славных студентов в мир европейской науки и культуры, а также в общественную 
жизнь Речи Посполитой» [4]. 



99

Научные статьи и исследования

Раздел I

Киево-Могилянская академия как феномен 
западнорусского Православия: история создания

Вместе с тем, обучение в Киевской коллегии имеет и ряд отличий от европей-
ских университетов: 

•	 отсутствует подразделение на факультеты; 
•	 ученикам не присваиваются ученые степени; 
•	 периодически не преподается богословие.
Однако польская власть не спешит с официальным признанием Киевской кол-

легии, которое предполагает не только предоставление самоуправления, но и 
разрешение преподавать инославное для католической Польши православное бо-
гословие. 1634 г. становится «годом разочарования» для западнорусского Право-
славия и Киевской коллегии: указ веротерпимого польского короля Владислава 
IV запрещает православным иметь латинские школы как в Киеве, так и в других 
городах Речи Посполитой, а польский сейм запрещает Киевской коллегии препо-
давать богословие [4]. Привилей короля Владислава IV от 18 марта 1635 г. разре-
шает деятельность Киевской коллегии, но не в статусе академии [4]. Зборовский 
(1649) и Белоцерковский (1651) мирные договоры фиксируют сохранение преж-
него (неуниверситетского) статуса коллегии [17, с. 68]. Лишь проект Гадячско-
го договора (1658) (не ратифицированный польским сеймом в полном объеме) 
предусматривает уравнивание «прерогатив и вольностей» Киево-Могилянской 
коллегии и Ягеллонского (Краковского) университета [4; 17, с. 68].

Университетский статус Киевская коллегия (на тот момент становится обще-
признанным название «Киево-Могилянская академия») получает лишь после 
окончательного вхождения Киева в состав русского государства: 

•	 1694 г. – присваивается статус академии, подтверждаются традиционные 
права и даруются академические свободы европейских университетов (самоу-
правление, право суда над обучающимися) [9; 17, с. 68]; 

•	 1701 г. – Петр I подтверждает права высшего учебного заведения [17, с. 68] 
и закрепляет постоянное государственное обеспечение (в дополнение к финанси-
рованию киевских митрополитов) [9]. 

Согласно обобщенной оценке митрополита Макария (Булгакова), Киево-
Могилянская академия «…по своему происхождению, служит живым памятни-
ком трех важнейших в истории событий. Она напоминает нам великую эпоху 
пробуждения Европы к просвещению, и вместе с тем первое участие России в 
умственной европейской жизни; она служит памятником деятельного сознания 
потребности просвещения народа русского после удручающего его татарского 
ига, и дружелюбного участия в сем деле великого Княжества Литовского или 



100

Научные статьи и исследования

Раздел I

Киево-Могилянская академия как феномен 
западнорусского Православия: история создания

части Малороссии; памятником наконец первой явной опасности для Западной 
России лишиться православия, и вместе памятником особенной ревности киев-
лян к православной вере» [8, с. 11].

Вполне закономерно, что основатель и первый попечитель Киево-Могилянской 
академии Петр Могила (1596-1647) в завещании рассматривает создание академии 
«единственным залогом своим» (т.е. делом своей жизни) [цит. по: 15, с. 78; см. также: 
17, с. 63] и передает ей в дар не только личную библиотеку из 2131 книги, но и прак-
тически все имущество и ценности – село Поздняковку, половину скота и инвентаря 
хутора Непологи, дома и дворовые места на Подоле, более 80 тысяч злотых, серебря-
ную посуду, облачение митрополита, включая украшенную семейными драгоценны-
ми камнями митру, и даже ткань для одежды студентов [по: 4; 17, с. 63]. 

Историческая возможность учреждения православной академии определяет-
ся влиянием комплекса социально-культурных предпосылок конца XVI – первой 
трети XVII вв.: 

•	 создание с 1439 г. в различных городах православных братств; 
•	 основание типографии во Львове (1573); 
•	 издание «Острожской Библии» (1581); 
•	 публикация полемических произведений, защищающих Православие и 

русскую культуру; 
•	 массовое создание православных братских школ (с 1585 г.), лучшие из ко-

торых успешно конкурируют с католическими и протестантскими школами.
Кроме того, ряд благоприятных социально-культурных предпосылок склады-

вается и в Киеве:
•	 географическая удаленность от католической Польши; 
•	 социальная структура общества, соответствующая военизированному ха-

рактеру городской жизни в Поднепровье (место между шляхтой и крестьянами 
занимают казаки, «конные слуги» великокняжеских замков, панцирные бояре как 
полурыцари без шляхетских привилегий, «замковая шляхта», «путные бояре», 
или «замковые слуги»); 

•	 киевское братство, а также группа ученых-просветителей и типография 
при Киево-Печерской лавре, обеспечивающие Киеву статус культурного и идео-
логическим центра западнорусского Православия. 

Таким образом, создание православной академии в Киеве определяется влия-
нием комплекса социально-культурных предпосылок как в Киеве, так и в западно-
русских землях конца XVI – первой трети XVII вв. В качестве основного вывода 



101

Научные статьи и исследования

Раздел I

Киево-Могилянская академия как феномен 
западнорусского Православия: история создания

проведенного исследования возможно утверждать, что создание в Киеве, на окра-
ине западнорусского православного мира, Киево-Могилянской академии имеет 
исключительное значение для утверждения Православия в Западной Руси.

Библиография
1.	 Апанович К.О. Православие в Речи Посполитой и Османской империи 

в конце XVI – первой трети XVII в. // Христианское чтение. – 2015. – № 6. – 
С. 59-74. 

2.	 Асеев Ю.И., Кравченко И.Н., Канц Н.А. Русский мир: анализ состояния, 
проблемы. – Ставрополь: АГРУС, 2014. – 170 с.

3.	 Беднов В.А. Сеймовая борьба православных за свои права в период без-
королевья после смерти короля Сигизмунда III в 1632 г. // Беднов В.А. Православ-
ная Церковь в Польше и Литве. – Минск: Лучи Софии, 2003. – Гл. III: С 1632 по 
1686 годы // Седмица.RU: Церковно-Научный Центр «Православная энциклопе-
дия». URL: https://sedmitza.ru/lib/text/439797 (дата обращения: 20.10.2025).

4.	 Бурега В.В. Киево-Могилянская академия // Православная энциклопедия 
/ под ред. Патриарха Московского и всея Руси Алексия II. Т. XXXII. – М.: Пра-
вославная энциклопедия, 2013. – С. 698-720. URL: https://www.pravenc.ru/text/
Киево-Могилянская%20академия%20.html (дата обращения: 09.11.2025). 

5.	 Григорьев Д.В. Религиозная ситуация и подготовка конвокационного сей-
ма в период междуцарствия 1632 года // Вестник Башкирского университета. – 
2005. – № 2. – С. 76-79.

6.	 История Киевской духовной академии, по преобразовании ее в 1819 году 
/ Сост.: В.И. Аскоченский. – Санкт-Петербург: тип. Э. Веймара, 1863. – 282 с. 

7.	 Ключевский В.О. Курс русской истории. – М.: Альфа-книга, 2019. – 
1197 с. – Лекция 45. 

8.	 Макарий (Булгаков), иеромонах. История Киевской академии. – Санкт-
Петербург: Тип. К. Жернакова, 1843. – 226 с. 

9.	 Никулин М.В. Киево-Могилянская академия // Большая российская энци-
клопедия 2004-2017. URL: https://old.bigenc.ru/education/text/2062884 (дата обра-
щения: 18.10.2025).

10.	 Панибратцев А.В. Киево-Могилянская академия // Новая философская эн-
циклопедия: в 4 т. Т. 2 / под ред. В.С. Степина. – М.: Мысль, 2010. – С. 243.

11.	 Петров Н.И. Киевская Академия во второй половине XVII века. – Киев: 
Тип. Г.Т. Корчак-Новицкого, 1895. – 171 с. 



102

Научные статьи и исследования

Раздел I

Киево-Могилянская академия как феномен 
западнорусского Православия: история создания

12.	 Пушкарев Л.Н. Киево-Могилянская академия // Большая советская энци-
клопедия. – М.: Советская энциклопедия, 1969-1978. URL: https://dic.academic.ru/
dic.nsf/bse/95196/Киево (дата обращения: 09.11.2025).

13.	 Серебренников В. Киевская академия с половины XVIII в. до преобразо-
вания ее в 1819 г. – Киев: Тип. Г.Т. Корчак-Новицкого, 1897. – 223 с.

14.	 Титов Ф.И., прот. Киевская академия в эпоху реформ (1796-1819). – Киев, 
1910-1915. – Вып. 1-5.

15.	 Федотов В.Е. Дореволюционная историография о Киево-Могилянской 
академии // Вестник Костромского государственного университета. – 2016. – 
Т. 22. – № 5. – С. 77-81.

16.	 Федотов В.Е. Киево-Могилянская академия и развитие образования 
на Украине XVII - начало XVIII вв.: дисс. … канд. истор. наук. – СПб.: Санкт-
Петербургский государственный университет, 2018. – 225 с.

17.	 Хижняк З.И. Киево-Могилянская академия. – Киев: Выща школа; Изд-во 
при Киевском университете, 1988. – 268 с.

18.	 Шилейкис К.С. Религиозная ситуация в Речи Посполитой в конце XVI - 
первой половине XVII веков // Вестник науки и образования. – 2019. – № 1-2 
(55). – С. 32-36.

19.	 Яковенко Н. Очерк истории Украины в Средние века и ранее Новое время 
/ авториз. пер. с укр. Владимира Рыжковского; [науч. ред. пер. Алексей Толоч-
ко]. – М.: Новое литературное обозрение, 2012. – 768 с. 

20.	 Jabłonowski A. Akademia Kijowsko-Mohilańska. – Kraków, 1899-1900.
 



103

Научные статьи и исследования

Раздел I

Русская Православная Церковь как новый субъект 
в вопросе защиты детей-сирот

УДК 27-75                        
Кононенко Ирина Юрьевна,

студентка 2 курса магистратуры 
НИУ БелГУ,

Россия, г. Белгород

Русская Православная Церковь как новый субъект в вопросе 
защиты детей-сирот

Аннотация: В статье рассматривается деятельность Русской Православной 
Церкви как нового субъекта в сфере социальной защиты детей-сирот. На основе 
эмпирического исследования систематизируются практики церковного попечения 
и анализируется их соответствие признакам институционализации. Сделан вывод 
о формировании в России нового социального института – церковного попечения 
детей-сирот.

Ключевые слова: Русская Православная Церковь, сироты, Церковь, обще-
ство, защита сирот, попечение, социализация, приют. 

Kononenko Irina Yurievna
Second-year master's student 

Belgorod State University
Belgorod, Russia

The Russian Orthodox Church as a new entity in the protection  
of orphaned children

Abstract: This article examines the activities of the Russian Orthodox Church as 
a new entity in the field of social protection of orphaned children. Based on empirical 
research, the practices of church care are systematised and their compliance with the 
characteristics of institutionalisation is analysed. The conclusion is made that a new 
social institution is being formed in Russia — church care for orphaned children.

Keywords: Russian Orthodox Church, Orphans, Church, Society, protection of or-
phans, care, socialisation, shelter.



104

Научные статьи и исследования

Раздел I

Русская Православная Церковь как новый субъект 
в вопросе защиты детей-сирот

В последние годы в России усилилось внимание к проблеме детского сирот-
ства, которая по-прежнему остается одной из наиболее острых социальных про-
блем. Согласно официальной статистике за период с 1997 по 2007 год, ежегодно 
в стране выявляется около 127 тысяч детей-сирот и детей, оставшихся без попе-
чения родителей, из которых примерно 40 тысяч направляются в государствен-
ные учреждения. В 2007 году в таких учреждениях находилось около 170 тысяч 
детей. Однако эффективность работы этих учреждений крайне низка: лишь около 
10% выпускников успешно проходят процесс социализации.

Начиная с середины 2000-х годов, в частности, после послания Президента 
РФ Федеральному собранию в 2006 году, в котором впервые за длительный пери-
од были обозначены ключевые положения стратегии государственной политики 
в сфере охраны детства, наблюдается активизация законодательных и программ-
ных инициатив, направленных на улучшение положения детей-сирот. Среди них 
особое внимание уделяется развитию семейных форм устройства детей.

Тем не менее, несмотря на реформы, государственные институты, ответствен-
ные за социальную защиту детей-сирот, функционируют с низкой эффективно-
стью и нередко подвергаются критике со стороны общества. В течение последних 
двух десятилетий в российском обществе продолжается активное обсуждение 
путей решения проблемы сиротства, и в этой дискуссии появляется новый значи-
мый участник – Русская Православная Церковь.

Прежде чем говорить о вопросах попечения Церкви, нужно сделать важную 
оговорку. Дело в том, что полноценно Церковь возобновила эту деятельность от-
носительно недавно. Так, на протяжении всего прошлого столетия Церковь была 
на нелегальном статусе. С другой стороны, деятельность Церкви на поприще за-
боты о детях сиротах еще только оформляется с точки зрения практики. При этом 
мы вполне уверенно можем сказать, что ключевым принципом является принцип 
содействия, суть которого - облегчить социализацию детей подростков. Именно 
этот подход является ярким примером социальной деятельности Церкви в совре-
менной России [4].

В современной научной литературе тема церковного участия в заботе о детях-
сиротах освещена крайне фрагментарно. Преобладают лишь краткие упоминания 
и теоретические гипотезы о возможных институциональных трансформациях в 
сфере социальной защиты детей, вызванных вовлечением Русской Православной 
Церкви. В частности, за последнее время мы можем наблюдать то, что к данно-
му вопросу, наряду с церковными организациями, активно присоединяются не 



105

Научные статьи и исследования

Раздел I

Русская Православная Церковь как новый субъект 
в вопросе защиты детей-сирот

только представители власти, но также и светские партии. Таким образом мы 
говорим о трансформации зоны контроля над опекой детей [1, c. 207-2009]. По-
степенно модель наблюдения над детьми становится не просто государственно-
общественным, но государственно-общественно-церковным делом. Однако 
изучение данной модели требует более глубокого теоретического осмысления 
и эмпирического подтверждения. Необходимы научно обоснованная оценка со-
циального значения данного сдвига и прикладные исследования, посвященные 
институционализации церковной заботы о сиротах.

В связи с нехваткой систематизированной информации о практиках церков-
ного участия в социальной защите детей-сирот актуальной задачей становится 
описание и анализ существующих форм такого участия. Деятельность Русской 
Православной Церкви в данной сфере реализуется по нескольким ключевым на-
правлениям, из которых особенно выделяются три.

Во-первых, необходимо сказать о наиболее крупном направлении, а именно 
окормление учреждений для сирот. В качестве примеров деятельности Церкви в 
данном направлении можно назвать организацию молитвенных комнат в детских 
домах, проведение регулярных богослужений и бесед. К этому же направлению 
относится организация праздничных мероприятий. Церковь работает с детьми, 
находящимися в государственных учреждениях, обеспеченных материально, но 
нуждающихся в духовной поддержке. Цель заключается в формировании у детей 
внутреннего нравственного стержня, чувства любви. 

Во-вторых, можно отметить такое важное направление окормления детей-
сирот, как наблюдение за судьбой детей-сирот после выпуска из детских домов и 
других учреждений такого рода: оказание детям помощи в трудоустройстве, по-
печение о их дальнейшей судьбе. При этом в этом направлении особое внимание, 
как правило, уделяют сохранению духовных связей со священниками, совершав-
шими окормлениями, и крестными родителями. Главной целью данного направ-
ления можно считать обеспечение лучшей социализации детей. Говоря о поло-
жительном участии Церкви в деле окормления сирот, можно привести тот факт, 
что к 2008 году в Москве 18 из 21 государственных учреждений находились под 
духовной опекой Церкви. Однако такие взаимодействия чаще всего основывают-
ся на неформальных соглашениях между настоятелем прихода и администрацией 
учреждения. Это делает их уязвимыми к изменениям кадрового или ценностного 
характера, что может негативно сказаться на благополучии воспитанников. В свя-
зи с этим встаёт вопрос о необходимости официального юридического оформле-



106

Научные статьи и исследования

Раздел I

Русская Православная Церковь как новый субъект 
в вопросе защиты детей-сирот

ния сотрудничества через соглашения между епархиями и региональными орга-
нами образования, что обеспечит устойчивость и системность взаимодействия.

В-третьих, необходимо отметить такое направление, как создание самостоя-
тельных церковных центров поддержки сирот. Как правило, такие центры и дет-
ские дома организуются либо на базе крупных приходов, либо на базе монастырей. 
Эти учреждения представляют особый интерес, поскольку они функционируют 
в контексте церковной среды, что определяет их уникальность: здесь процесс 
социализации сирот проходит под доминирующим духовным влиянием. В них 
реализуются как духовные, так и социальные аспекты воспитания, а два ранее 
описанных направления – духовное окормление и добровольческая помощь – ин-
тегрированы в структуру их функционирования.

Организация таких учреждений требует значительных усилий, включая коор-
динацию с другими социальными институтами и взаимодействие с государствен-
ными структурами. Между тем, в российской системе социальной защиты детей 
все чаще поднимается вопрос о необходимости разработки альтернативных форм 
работы с сиротами, но действенные механизмы пока не предложены. В этой си-
туации Церковь, как и в прежние периоды общественных кризисов, берет на себя 
инициативу. Она стремится к синтезу духовных и светских подходов к воспита-
нию детей, что усиливает актуальность дальнейшего научного анализа.

Из-за относительной новизны формы православных приютов точные данные 
о количестве действующих учреждений отсутствуют. Однако опираясь на обоб-
щённые сведения, можно утверждать, что на территории России функционирует 
свыше 50 таких учреждений. Их география охватывает практически всю страну – 
от Санкт-Петербурга до Приморья, от Краснодарского края до Архангельской об-
ласти. При этом полноценный учет затруднен: многие из приютов не зарегистри-
рованы как юридические лица и не афишируют свою деятельность.

Вопрос о терминологическом определении этих учреждений остаётся от-
крытым. А.Ф. Шляпин говорит: «Необходимо использовать слово «приют» как 
наиболее уместное. Оно отражает традиционное самоназвание большинства по-
добных организаций, имеет длительную историческую традицию и способствует 
выделению данной формы заботы о сиротах как самостоятельной институцио-
нальной единицы» [4].

Важно отметить, что в 2008 году был организован опрос-экспертное интер-
вью. Всех принимавших в опросе экспертов разделили на три группы. К первой, 
наиболее многочисленной, отнесены лица, непосредственно вовлеченные в по-



107

Научные статьи и исследования

Раздел I

Русская Православная Церковь как новый субъект 
в вопросе защиты детей-сирот

вседневную деятельность православных приютов – главным образом их руко-
водители, обладающие глубоким знанием об организационной и функциональ-
ной стороне этих учреждений. Вторая группа включала представителей органов 
опеки и попечительства, которые по роду своей профессиональной деятельности 
контактируют с церковными приютами. Эти органы, в соответствии с законода-
тельством Российской Федерации, играют ключевую роль в защите прав и инте-
ресов детей, утративших родительскую опеку, и выступают в качестве посред-
ников, через которых проходит большинство сирот, в том числе поступающих в 
церковные учреждения. Эксперты из обеих групп, как правило, давали информа-
цию, касающуюся конкретных приютов, с которыми они были связаны.

Эти специалисты, находясь вне непосредственного участия в работе конкрет-
ных приютов, тем не менее поддерживают постоянные контакты с их руководите-
лями и могут обобщать наблюдения, сохраняя при этом независимость оценки.

Таким образом, актуализируется вопрос о том, какие общественные запросы 
побудили Русскую Православную Церковь к возобновлению деятельности в сфе-
ре попечения о сиротах. Исследователь данной темы Шляпин пишет: «В начале 
1990-х годов Россия оказалась в состоянии глубокого кризиса: экономические, 
политические и духовные потрясения сопровождались резким ростом социаль-
ного неблагополучия, включая всплеск беспризорности и числа детей, оставших-
ся без попечения родителей. Как отмечал один из экспертов, приюты создавались 
в ответ на существующие проблемы. Однако, как показывает анализ, мотивация 
церковной деятельности не сводится лишь к удовлетворению внешнего социаль-
ного запроса. Потребность в социальном служении сформировалась и внутри 
самой Церкви. В многочисленных документах, принятых на Архиерейских со-
борах и иных церковных форумах, всё чаще подчёркивается важность развития 
направлений благотворительности, миссионерства, образования и молодежной 
работы на приходах и в монастырях» [4]. В частности, в определении Юбилей-
ного Архиерейского Собора Русской Православной Церкви 2000г. о внутренней 
жизни и внешней деятельности подчеркивается необходимость развивать такие 
структуры, как воскресные школы, информационные и благотворительные цен-
тры [2]. Таким образом, социальное служение в РПЦ осмысливается не как по-
бочная функция, а как духовная обязанность, выражение веры в делах, то есть 
как органичная часть церковной жизни.

Анализ высказываний экспертов выявляет, что православные приюты не толь-
ко решают конкретные социальные задачи, но и выполняют важную воспитатель-



108

Научные статьи и исследования

Раздел I

Русская Православная Церковь как новый субъект 
в вопросе защиты детей-сирот

ную функцию, которая связывается с формированием патриотического сознания 
у детей-сирот. Один из руководителей приюта отметил, что воспитание в духе 
уважения к государству и национальным традициям является неотъемлемой ча-
стью их работы. Эта патриотическая составляющая воспринимается как обще-
ственно значимая и помогает оправдать существование приютов даже в условиях 
отсутствия стабильной правовой поддержки и многочисленных организацион-
ных трудностей.

Один из ключевых факторов - институционализация социальной практики, 
суть которой заключается в соответствии общечеловеческим ценностям, а также 
общепринятым нормам. При этом, анализируя специфику церковного попечения о 
детях-сиротах, мы наблюдаем то, что принципы государственной опеки несколько 
отличаются от тех, которые распространены в Церкви. Пожалуй, главной причиной 
своего рода напряженности во взаимоотношении между Церковью и государством 
по вопросам попечения о детях является проблема юридической легитимизации 
церковной деятельности. Таким образом мы получаем полулегальный статус, о 
котором говорят многие общественные деятели. Как отметил координатор обще-
ственного движения, многие церковные приюты, особенно в отдалённых регионах, 
фактически находятся в «полулегальном» положении: они получают негласную 
поддержку от местных властей, но не имеют официального правового статуса. Это 
позволяет говорить о специфической модели управления, в которой преобладает не 
формальное регулирование, а система неофициальных связей и влияний.

Процесс социализации детей-сирот — центральная задача как для государ-
ственных институтов, так и для Церкви. Однако социализация не ограничивает-
ся действиями конкретных структур, она осуществляется через широкий спектр 
факторов — от образовательных учреждений до культурных кодов и субкультур. 
В этом контексте церковные приюты становятся значимыми агентами социализа-
ции, формирующими у детей определённую систему ценностей и моделей пове-
дения. При этом Церкви приходится вступать в взаимодействие с другими участ-
никами процесса, например, с учителями и родительскими комитетами светских 
школ, где обучаются дети из приютов. Эти взаимодействия нередко порождают 
неожиданные формы диалога между различными социальными и культурными 
группами. Так, случай совместного участия настоятельницы монастыря и свет-
ских родителей в жизни школьного класса иллюстрирует латентную функцию 
церковного попечения: оно становится мостом между религиозной и светской 
частью общества, каналом интеграции и взаимопонимания.



109

Научные статьи и исследования

Раздел I

Русская Православная Церковь как новый субъект 
в вопросе защиты детей-сирот

Таким образом, церковное попечение приобретает черты особой формы социа-
лизации, но пока сохраняет статус неформального института. Главной проблемой в 
настоящий момент является отсутствие правового регулирования. По словам коор-
динатора общественного движения, существующее законодательство не учитывает 
специфику церковных приютов, и необходимо либо адаптировать его, либо создать 
новый нормативный акт, регламентирующий такую деятельность [3].

Особое внимание заслуживает и гражданская активность православной обще-
ственности, проявившаяся в ситуации угрозы закрытия приютов. Консолидация 
усилий верующих и социальных активистов сыграла заметную роль в принятии 
значимых законопроектов в сфере защиты прав детей-сирот. Этот случай демон-
стрирует пример коллективного действия в защиту общественного блага, не за-
трагивающего напрямую личные интересы участников.

Библиография
1.	 Назарова И.Б. Дети-сироты: характеристика проблемы последних лет // 

Россия: 10 лет реформ. Социально-демографическая ситуация / Под ред. Н.М. Ри-
машевской. М.: РИЦ ИСЭПН, 2002. С. 204-212.

2.	 Определение Юбилейного Архиерейского Собора РПЦ, август 2000 г. 
http://rel.org.ru/sobor00-2.html (дата обращения: 23.09.2024.)

3.	 Семейный кодекс Российской Федерации от 29 декабря 1995 г. № 223-Ф3; 
Статья 121, п. 1 http://www.garant.ru/main/10005807-018.htm (дата обращения: 
10.06.2008).

4.	 Шляпин А.Ф. Русская Православная Церковь как субъект социальной за-
щиты детей-сирот // Вестник Нижегородского университета им. Н. И. Лобачев-
ского. Серия: Социальные науки. 2009. №2. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/
russkaya-pravoslavnaya-tserkov-kak-subekt-sotsialnoy-zaschity-detey-sirot (дата об-
ращения: 02.07.2025)

.



110

Научные статьи и исследования

Раздел I

Миссионерское служение настоятелей Вознесенской 
церкви села Богатое Ивнянского района Белгородской 
области в послевоенный период

УДК 27-75
Ивашина Роман Анатольевич 

кандидат философских наук, магистр теологии,
старший преподаватель кафедры библеистики и богословия

Белгородской Православной духовной семинарии,
Россия, г.Белгород

roman_ivashina@mail.ru
иеромонах Спиридон (Котляров)

магистрант Белгородской Православной духовной семинарии,
Россия, г.Белгород,
trinity_bel@mail.ru

Миссионерское служение настоятелей Вознесенской церкви села Богатое 
Ивнянского района Белгородской области в послевоенный период

Аннотация: Послевоенный период в Русской Православной Церкви имеет 
свои особенности. Открытые репрессии почти отсутствовали, но несмотря на 
это, Церковь продолжала находиться под давлением. Атеистическая идеология 
не оставляла попыток побороть Церковь. Только эти попытки приобрели иные 
методы. История одного из множества сельских приходов – Вознесенской церкви 
села Богатое Ивнянского района Белгородской области - является ярким свиде-
тельством этой борьбы. Архивные источники позволяют восстановить забытые 
истории из жизни и служения настоятелей данного храма, а прежде всего, кон-
кретные случаи их борьбы за право и возможность существования скромного 
сельского прихода, что и следует назвать миссионерским служением в данную 
эпоху. 

Ключевые слова: Вознесенская церковь, миссионерское служение в данную 
эпоху, молитвенный дом, настоятель, священник Владимир Случевский, село 
Богатое.



111

Научные статьи и исследования

Раздел I

Миссионерское служение настоятелей Вознесенской 
церкви села Богатое Ивнянского района Белгородской 
области в послевоенный период

Ivashina Roman A. 
Candidate of Philosophy, Master of Theology,

Senior Lecturer at the Department of Bible Studies and Theology 
Belgorod Theological Seminary,

Russia, Belgorod,
roman_ivashina@mail.ru

ieromonah Spiridon (Kotliarov)
Master's student at Belgorod Theological Seminary,

Russia, Belgorod,
trinity_bel@mail.ru

Missionary service of the rectors of the Ascension Church in the Bogatoye 
village, Ivnyansky District, Belgorod Region, in the post-war period

Abstract: The post-war period in the Russian Orthodox Church had its own pecu-
liarities. There were almost no open repressions, but despite this, the Church continued 
to be under pressure. The atheistic ideology did not abandon its attempts to defeat the 
Church. However, these attempts took on different methods. The history of one of the 
many rural parishes, the Ascension Church in the village of Bogatoe in the Ivnyansky 
District of the Belgorod Region, is a vivid example of this struggle. Archival sources al-
low us to restore forgotten stories from the life and service of the abbots of this church, 
and above all, specific cases of their struggle for the right and opportunity to exist as a 
modest rural parish, which can be considered a missionary service in this era. 

Keywords: Ascension Church, missionary service in this era, prayer house, rector, Priest 
Vladimir Sluchevsky, village of Bogatoye.

Советский период внёс свои коррективы в жизнь Русской Православной 
Церкви. В этот период Церковь жила в условиях атеистической идеологии, ко-
торая различными методами и способами пыталась её уничтожить. В данной 
статье представлено исследование о миссионерском служении священнослу-
жителей одного из множества сельских приходов послевоенного периода. Это 
служение было непростым: материальные проблемы и различные препятствия 
со стороны властей создавали особые условия, в которым приходилось служить 
и проповедовать.



112

Научные статьи и исследования

Раздел I

Миссионерское служение настоятелей Вознесенской 
церкви села Богатое Ивнянского района Белгородской 
области в послевоенный период

История непростого служения и проповеди священнослужителей-настоятелей 
храма послевоенного периода прежде всего составлена и восстановлена на осно-
вании архивных документов:

- личного дела храма из Государственного архива Белгородской области;
- личного дела храма из архива Белгородской епархии;
- личных дел настоятелей храма из архива Курской епархии. 
Важным дополнением являются воспоминания старожилов села.
В селе Богатое Ивнянского района Белгородской (в то время Курской) области 

в 1937 году по решению властей была разобрана деревянная Вознесенская цер-
ковь 1890 года постройки. Официально приход прекратил своё существование, но 
община верующих сохранилась и при первой возможности сделала все от неё воз-
можное, чтобы приход был возрождён. Такая возможность появилась через 5 лет, в 
период оккупации села немецко-фашистскими захватчиками. Богослужения были 
возобновлены в здании сельской школы. Первым настоятелем возрождённого при-
хода был священник Георгий Григорьевич Николаюк (23.04.1903-22.07.1976). Из-
вестно, что происходил из семьи священника, но духовного образования не имел. 
В характеристике послужного списка о нем сообщается: «хорошо знает пение, об-
ладает хорошим голосом, может сказать проповедь» [19]. Из краткой характери-
стики следует, что проповедь у него была частью богослужения. Начал своё слу-
жение священником в 1929 году. В 1934 был осуждён по статье 164 УК и отбывал 
наказание по 1940 год [21] на крайнем севере (Колыма). С октября 1942 по август 
1943 года был настоятелем церкви в с. Богатое [18]. Богослужения совершались 
в здании средней школы [6]. После ухода с поста настоятеля уже с 11 сентября 
1943 года служил в Знаменской церкви села Рождественское Медвенского района 
Курской области [20], где после кончины и был похоронен.

Вторым настоятелем возрождённого прихода был протоиерей Сергий  Ханов. 
Для прихожан он был земляк – родился 9.09.1882 г. в с. Студенок Ивнянского 
района в семье псаломщика. Окончил Курскую Духовную семинарию в 1903 г. и 
Демидовский Ярославский юридический лицей в 1909 году. 25 августа 1920 года 
посвящен в сан священника. Постановлением Московской коллегии ОГПУ. 6 но-
ября 1932 года по статье 58 (п.10-11) «Измена Родине» приговорен к пяти годам 
концлагерей. После возвращения из ссылки продолжил служение Богу и Церкви. 
С 10 мая 1943 года по 2 октября 1944 года служил настоятелем Вознесенской 
церкви села Богатое [10]. 14 августа 1944 года протоиерей Сергий Ханов пишет 
епископу Курскому Питириму прошение о переводе. Причины он указывал сле-



113

Научные статьи и исследования

Раздел I

Миссионерское служение настоятелей Вознесенской 
церкви села Богатое Ивнянского района Белгородской 
области в послевоенный период

дующие: «1) богослужения совершаются во временном здании (школа) и, несмо-
тря на то, что богослужения совершаются около двух лет, здание в должный вид 
не приведено; 2) нет постоянного псаломщика и всю службу часто приходится 
проводить одному, что для меня непосильно и не даёт возможности сосредото-
читься во время службы; 3) нет при храме сторожа и все приходится делать са-
мому, начиная от уборки помещения и до приготовления огня для кадила» [11]. 
Прошение было рассмотрено, и 15 августа 1944 года он был освобождён от зани-
маемой должности настоятеля храма в селе Богатое. Текст прошения позволяет 
увидеть проблемы, которые были на приходе Вознесенской церкви села Богатое. 
Одна из проблем – это отсутствие псаломщика. 

15 августа 1944 года Советом по делам РПЦ была официально зарегистриро-
вана община верующих. Район деятельности общины, указанный при регистра-
ции, охватывал села Богатенского сельского совета – с. Богатое, д. Новоселовка-2, 
д. Чертово (в данный момент входят в состав с. Богатое), д. Выезжее и сел Раки-
тянского района: Меловое, Венгеревка, Вышние Пены.

Третьим настоятелем был священник Иаков Петрович Беспалов. Как и осталь-
ные настоятели этого периода, он имел дореволюционное образование. С 1921 г. 
Служил в сане священника [4]. 5 мая 1929 г. был арестован за противление вла-
стям при изъятии приусадебных земель священников, а 3 сентября осуждён на 
3 года ссылки в Северный край. 16 августа 1944 года назначен настоятелем мо-
литвенного дома в с. Богатое. 10 сентября 1944 года члены церковного совета 
при поддержке настоятеля священника Иакова Беспалова обращаются к еписко-
пу Питириму с просьбой, в которой просят «к престольному празднику Архи-
стратига Божиего Михаила 21 ноября наградить грамотой» [47] ктитора церкви 
Греховодова Михаила Павловича, который в течение двух лет плодотворно рабо-
тает на своём поприще. Из числа заслуг они указывают: 1) сумел получить по-
мещение для проведения богослужений в школе на условиях аренды до 1 июня 
1945 года; 2) в целях подготовки собственного молитвенного дома был куплен 
дом за 11 000 руб.; 3) из церковной утвари имеется все необходимое [47]. Со-
держание этого рапорта сообщает, что прихожане церкви сумели сохранить поч-
ти всю церковную утварь из разрушенного храма. Вторым выводом, следующим 
из текста прошения, следует отметить стремление священника Иакова поощрять 
членов прихода за активность и добросовестное исполнение своих обязанностей, 
что является хорошим стимулом и моральной поддержкой для прихожан. Про-
служил священник Иаков на этом месте по 24 февраля 1945 года [3].



114

Научные статьи и исследования

Раздел I

Миссионерское служение настоятелей Вознесенской 
церкви села Богатое Ивнянского района Белгородской 
области в послевоенный период

За 2 года от настоятельства отказались три священника. Вероятно, по этой 
причине прихожане решили выбрать кандидатом в  священнослужители своего 
прихода человека из числа прихожан. Выбор пал на псаломщика храма, жителя 
села Вышние Пены – Мартынова Ивана Васильевича. Родился 24 (или 25) фев-
раля 1888 года в семье крестьянина в селе Вышние Пены Ракитянского района. 
Духовного образования не имел, окончил лишь приходскую школу в родном селе 
в 1901 году. С 1 мая 1943 года служил псаломщиком в молитвенном доме храма 
Вознесения Господня в селе Богатое. Церковный совет обратился к архиепископу 
Питириму с просьбой рукоположить его во священника и назначить служить в 
храм села Богатое [23], охарактеризовав его как «религиозного» [26] человека. 
Бывший настоятель священник Иаков Петрович Беспалов не остался в стороне и 
написал положительную характеристику: «Будучи псаломщиком, свои обязанно-
сти исполнял исправно, с уставом церковного богослужения знаком, поведения 
исправного» [25]. 7 апреля 1945 года в кафедральном соборе города Курска ар-
хиепископ Питирим посвятил (рукоположил) его во диакона [22], а 20 апреля - во 
священника [24]. Изначально его посвящали для служения молитвенного дома 
Вознесенской церкви в селе Богатое, потому ещё 3 апреля 1945 года он был на-
значен настоятелем [27]. Прослужил этом месте менее года. 5 февраля 1946 года 
священник Иоанн Мартынов был арестован [45] и судим гражданским судом за 
агитацию [24]. Более подробной информации об осуждении священника Иоанна 
Мартынова найти не удалось – в архивах УМВД России по Белгородской [43] и 
Курской [44] областях по данному случаю ничего не сохранилось.

26 сентября 1945 года решением Богатенского сельского совета для соверше-
ния Богослужений было выделено здание бывшей церковной сторожки [2] и Бо-
гослужения продолжились уже в этом здании. 

12 марта 1946 года настоятелем молитвенного дома Вознесенской церкви села 
Богатое был назначен священник Владимир Иванович Случевский. Родился 12 
июля 1896 года в Орловской губернии в семье священника. С отличием окончил 
Орловскую Духовную семинарию в 1918 году и был рекомендован к поступлению 
в Духовную академию. В это же время начинается процесс закрытия духовных 
академий, и с 1918 по 1919 года все, кроме Казанской, были закрыты. Вероятно, 
по этой причине выпускник семинарии Владимир Случевский не стал пытаться 
продолжать своё образование и был рукоположен в священники. 

Священник Владимир Иванович Случевский с 1918 по 1920 г. служил в с. Са-
ловой Сосновке Трубчевского района Брянской области. С 1920 по 1925 год слу-



115

Научные статьи и исследования

Раздел I

Миссионерское служение настоятелей Вознесенской 
церкви села Богатое Ивнянского района Белгородской 
области в послевоенный период

жил в домовой железнодорожной церкви и в Никольской церкви Кировского по-
сёлка (слобода Ямская) г. Курска. В 1924 году награжден камилавкой. В 1925 году 
по семейным обстоятельствам перешёл на гражданскую службу и работал бух-
галтером [46]. С 1938 по 1944 года находился в Алтайском крае в городах Бийск 
и Барнаул. Во время Великой Отечественной войны потерял родителей и двух 
родных братьев [29]. В 1944 году он был мобилизован в ряды Красной Армии, а 
в августе 1945 года после демобилизации вернулся в г. Курск [28]. 

12 марта 1946 года был назначен настоятелем молитвенного дома храма Воз-
несения Господня с. Богатое. Приступив к служению настоятелем, священник 
Владимир обнаружил отсутствие псаломщика, в котором была «крайняя нужда», 
потому пишет прошение назначить в Вознесенскую церковь псаломщика [14]. 
Архиепископ Питирим рукополагает во диакона недавно демобилизованного из 
Красной армии Никиту Николаевича Звягинцева [12]. Ввиду отсутствия диакон-
ских мест [13], 3 мая 1946 года диакон Никита Звягинцев назначен штатным пса-
ломщиком в Вознесенскую церковь села Богатое с правом диаконского служения 
[8]. На этом приходе псаломщиком он прослужил недолго, уже 14 июня 1946 года 
был переведён [15] и рукоположен во священники. 15 октября 1947 года священ-
ник Никита Звягинцев назначен настоятелем Михайло-Архангельской церкви в 
соседнем селе Новенькое [16], где прослужил более четверти века до 1975 года 
[13]. Пожилые прихожане храма села Богатое и сейчас помнят протоиерея Ни-
киту, к которому ездили на Богослужения в храм села Новенькое, а его служение 
Церкви начиналось в том числе и в храме села Богатое. 

В атеистическое время жизнь Церкви была непроста, со стороны атеистиче-
ской власти создавались препятствия или провокации. Один из таких случаев 
произошел на праздник Святой Троицы 1 июня 1947 года. Во время совершения 
Божественной Литургии в 9 часов утра священник Владимир Случевский полу-
чил от председателя Богатенского сельсовета Тимофеева П.Ф. записку со сло-
вами: «Прошу прекратить службу и подойти к верующим возле молитвенного 
дома». П. Ф. Тимофеев требовал разойтись со словами «Вы одного слушаете, а 
Советской власти не подчиняетесь» [31]. Несмотря на сложность ситуации свя-
щенник Владимир Случевский в этот день службу закончил. Этот случай пока-
зал, что для служения в условиях прямых препятствий необходимо проявлять 
стойкость и дипломатию одновременно.

С 1948 года священник Владимир Случевский жил на съёмной квартире. Сво-
его дома у него не было.



116

Научные статьи и исследования

Раздел I

Миссионерское служение настоятелей Вознесенской 
церкви села Богатое Ивнянского района Белгородской 
области в послевоенный период

Николай Иванович Мухин о священнике Владимире вспоминает: «Сам лично 
рассказывал о трудностях фронта, как участвовал в боях не в солдатской форме, 
а в шинели, одетой поверх подрясника. Когда начались тяжёлые бои, солдаты 
стали приходить к нему на исповедь. И те солдаты, кто исповедовался у него 
перед боем, возвращались из боя живыми, бывали ранения, но не погибали в 
бою. Заметив эту закономерность, на исповедь стали приходить и офицеры. Так 
до окончания Войны он исповедовал и причащал» [42].

24 июня 1952 г. Исполком Богатенского сельсовета своим решением предложил 
священнику Владимиру Случевскому в трехдневный срок (до 27 июня) освобо-
дить здание молитвенного дома и передать его сельсовету для размещения в нем 
библиотеки, которую планировалось открыть с 1-го июля 1952 года [7]. Немало 
трудов стоило священнику Владимиру отстоять право общины на дальнейшую 
аренду здания молитвенного дома. Здесь священнику Владимиру хорошо при-
годился опыт работы бухгалтером. Он собрал необходимые выписки и справки 
из Богатенского сельсовета о передаче в пользование здания бывшей церковной 
сторожки, после, прилагая данные справки и выписки и ссылаясь на них, написал 
обращение в Облисполком. После обжалований здание бывшей церковной сто-
рожки осталось в пользовании церковного прихода.

В ноябре 1952 священник Владимир Случевский пишет епископу Курскому 
и Белгородскому Иннокентию поздравительное письмо с поздравлением «…
Вашим и нашим престольным праздником в честь святого Архистратига Ми-
хаила и прочих небесных сил». В поздравительном письме он сообщает, что 
богослужение в этот праздник запланировано по праздничному чину, после Бо-
жественной литургии планируется совершение крестного хода вокруг молит-
венного дома с чтением евангелий, благодарственного молебна и произнесения 
многолетий [32]. Из текста письма становиться известно, что в это время при-
хожане молитвенного дома помимо праздника Вознесения Господня, в честь 
которого был освящён храм, праздновали престольным праздником и «Михай-
лов день» – 21 ноября. 

Священник Владимир Случевский 9 мая 1954 года «…во внимание к усердным 
трудам и полезной службе Церкви Божией, святейшим Патриархом Московским 
и Всея Руси Алексием ко дню Святой Пасхи награждён наперсным крестом» [36]. 
Забегая вперед, следует отметить, что это была единственная награда священни-
ка Владимира за время служения настоятелем в селе Богатое. Это ещё раз свиде-
тельствует о служении священника Владимира не за земные награды.



117

Научные статьи и исследования

Раздел I

Миссионерское служение настоятелей Вознесенской 
церкви села Богатое Ивнянского района Белгородской 
области в послевоенный период

Жизнь прихода не оставалась в стороне от событий жизни Русской Право-
славной Церкви. В воскресный день 21 августа 1955 года после Божественной 
литургии было оглашено постановление Президиума Верховного Совета СССР 
о награждении митрополита Николая (Ярушевича) орденом Трудового Красно-
го Знамени. После настоятель с прихожанами произнесли многолетие дорогому 
иерарху [33]..

24 декабря 1958 года священника Владимира Случевского вызывают с доку-
ментами в Курское епархиальное управление [30].

Священник Владимир Случевский 22 января 1959 года решением епископа 
Курского и Белгородского Романа отправлен за штат «за неблаговидное поведение 
для исправления» [38]. Священник Владимир пишет прошение о восстановлении 
в должности настоятеля молитвенного дома с. Богатое, так же его поддерживают 
прихожане. Спустя 2 месяца 10 апреля священник Владимир Случевский принят 
обратно в штат епархии, но в статусе «временно настоятеля Вознесенского мо-
литвенного дома» [37]. В послужном списке благочинный Обоянского округа свя-
щенник В. Чернов дает характеристику: «Священник Случевский к исполнению 
пастырских обязанностей относится добросовестно, уделяет должное внимание 
проповедничеству. Молитвенный дом содержится в полном порядке. Имеет сла-
бость к спиртным напиткам» [34]. Исходя из текста характеристики и других доку-
ментов, хранящихся в личном деле священника Владимира Случевского, а также 
воспоминаний старожилов, можно сделать заключение, что священник Владимир 
Случевский временами имел слабость к спиртным напиткам, но во внебогослу-
жебное время. Пастырские обязанности исполнял добросовестно. 

После восстановления в должности священник Владимир прослужил недолго, 
18 декабря 1960 года скончался от кровоизлияния в мозг [46]. Отпевание свя-
щенника было совершено 24 декабря 1960 года в Николаевской церкви (ныне 
Николо-Иоасафовский собор) г. Белгорода [25] и погребен он был на кладбище 
около этой же церкви. Могила не сохранилась [1]. Следует отметить, что умер 
священник Владимир Случевский (12.07.1896 – 18.12.1960) в сравнительно не 
преклонном возрасте – 64 года. Наверняка, одной из причин относительно ранней 
смерти могли стать участие в Великой Отечественной войне и борьба за сохране-
ние прихода. Одному Богу известно, что видел и пережил священник Владимир 
во время Великой Отечественной войны, а также во время служения настоятелем 
в селе Богатое, в условиях постоянных препятствий и попыток властей закрыть 
приход.



118

Научные статьи и исследования

Раздел I

Миссионерское служение настоятелей Вознесенской 
церкви села Богатое Ивнянского района Белгородской 
области в послевоенный период

После смерти священника Владимира последним до закрытия прихода настоя-
телем молитвенного дома Вознесенской церкви был священник Иоанн Петрович 
Кот. Человек непростой жизни и его назначение в село Богатое тоже было связано 
с преодолением трудностей служения священников в атеистическом государстве. 
Родился 22 февраля 1902 года в селе Власовка Староверовского района Харьков-
ской области. После окончания школы до 1943 года работал в сельском хозяй-
стве. По совместительству «с 1935 года пел и читал как любитель» [40] в церкви 
родного села. Во время Великой Отечественной войны фашисты в качестве ме-
сти за диверсию партизан 12 февраля 1943 года его вместе со всеми мужчинами 
села приговорили к расстрелу. Он чудом остался жив, получив тяжёлое ранение, 
которое повредило сердце, лёгкие и голову. Став инвалидом, еще больше стал 
посещать церковь, где читал и пел на клиросе. Настоятель храма порекомендовал 
добросовестного псаломщика для хиротонии в священнослужители. 19 декабря 
1958 года он был рукоположен во диаконы, а в воскресный день 21 декабря 1958 
года - во священники. Служение священника Иоанна Кота сопровождалось посто-
янными сложностями, устраиваемыми атеистической властью. Во время служе-
ния настоятелем храма великомученика Димитрия Солунского поселка Васищево 
Харьковского района Харьковской области в праздник Введения во храм Пресвя-
той Богородицы 4 декабря 1960 года на Богослужении «участвовали» дети, за что 
уполномоченный по делам религий лишил его регистрации. Без нее священник 
не имел права служить на территории Харьковской области. Для уполномочен-
ного не имело значения, что священник пострадал за партизан, став инвалидом, 
и лишился своего дома. Эта ситуация является ярким свидетельством большого 
давления на Церковь  атеистической идеологии государства. Епископ Курский и 
Белгородский Леонид принимает священника Иоанна Кота в штат епархии и 23 
января 1961 года назначает настоятелем Вознесенского молитвенного дома села 
Богатое [41].

Во время его служения в селе Богатое при загадочных обстоятельствах слу-
чился пожар в молитвенном доме Вознесенской церкви. Священник Иоанн сле-
дующим образом описывает это событие: «13 июня 1961 года в 2 часа ночи был 
подожжён молитвенный дом. Вся внутренность сгорела, остались только стены с 
крышей. Об этом было заявлено в милицию. Было произведено следствие. Вино-
вного пока не обнаружено» [39]. В архиве МВД России по Белгородской области 
по этому делу ничего не сохранилось. Неофициально местные жители и в настоя-
щее время называют причиной пожара намеренный поджог с целью прекращение 



119

Научные статьи и исследования

Раздел I

Миссионерское служение настоятелей Вознесенской 
церкви села Богатое Ивнянского района Белгородской 
области в послевоенный период

проведения богослужений в селе. Священник Иоанн Кот служил в селе Богатое и  
переводиться не планировал, но после пожара приход лишился места для совер-
шения богослужений. В связи с этим 17 июня 1961 года священника Иоанн Кота 
переводят на другой приход.

Отсутствие священнослужителя и сожженный молитвенный дом являлись хо-
рошим поводом для закрытия прихода. С 1960 года власти активно действуют с 
целю закрытия молитвенного дома. Проводились комиссии по обследованию тех-
нического состояния бывшей церковной сторожки - здания молитвенного дома с 
целью признания его состояния аварийным и дальнейшего обоснования закрытия. 
Благодаря проведенным обследованиям, в личном деле храма, хранящемся в Го-
сударственном архиве Белгородской области, мы имеем фотографии этого здания 
и можем увидеть, каким оно было внешне. В декабре 1961 года Ивнянский райи-
сполком делает обращение с ходатайством о закрытии молитвенного дома в с. Бо-
гатое, и 23 марта 1962 года Исполком Белгородского областного Совета депутатов 
трудящихся принимает решение «о закрытии Богатенского молитвенного дома». 

Так закончилось длившаяся более двух с половиной веков история прихода 
храма Вознесения Господня. На момент закрытия максимальное количество по-
сещающих богослужение доходило до 200 человек [9].

Подводя итог исследованию, следует отметить, что послевоенный период 
был очень непростой. Служение священнослужителей-настоятелей храма по-
слевоенного периода отличалось своими условиями от других периодов, как до 
закрытия прихода, так и после его возрождения в конце ХХ века. История на-
стоятелей показывает, что многие из них прошли через осуждение и ссылку за 
то, что они были священнослужителями и не отказывались от служения Богу. 
Миссионерское служение настоятелей молитвенного дома храма Вознесения 
Господня села Богатое сводилось, прежде всего, к борьбе за возможность со-
вершать Богослужения и духовно окормлять жителей сел, составляющих приход 
храма. Именно эта деятельность в этот период была самая основная и необхо-
димая после совершения Богослужений. Без борьбы за жизнь прихода власти 
давно нашли бы причину или способ закрыть приход, а с его закрытием пре-
кратились бы Богослужения и проповедь. Исходя из данных послужных списков 
священнослужителей, минимум двое из числа всех помимо совершения Богос-
лужений, активно проповедовали словом. История настоятеля, дольше всех про-
служившего на этом приходе, священника Владимира Случевского показала, что 
борьба за жизнь прихода сильно подорвала его здоровье, что могло стать одной 



120

Научные статьи и исследования

Раздел I

Миссионерское служение настоятелей Вознесенской 
церкви села Богатое Ивнянского района Белгородской 
области в послевоенный период

из причин ранней смерти, но приход при его жизни властям закрыть так и не 
получилось. Миссия данного периода – это прежде всего совершение Богослу-
жений и борьба за жизнь прихода.

Библиография
1.	 Администрация города Белгорода. Муниципальное казенное учреждение 

«ГОРРИТУАЛСЕРВИС». 18.11.2023 г. № 194. – Из личного архива Р.А. Ивашина.
2.	 ГАБО. Р - 1179. Оп. 1. Д. 56. Л. 56 об, 3.
3.	 ГАБО. Р - 1179. Оп. 1. Д. 58. Л. 5.
4.	 ГАБО. Р - 1179. Оп. 1. Д. 58. Л. 6.
5.	 ГАБО. Р.1179. Оп.1. Д.56.
6.	 ГАБО. Р-1179, Оп. 1. Д. 56. Л. 21.
7.	 ГАБО. Р-1179, Оп. 1. Д. 56. Л. 26.
8.	 ГАБО. Р-1179, Оп. 1. Д. 56. Л. 47, 48. 
9.	 ГАБО. Р-1179, Оп. 1. Д. 56. Л. 90.
10.	 Личное дело прот. Сергия Ханова. Послужной список. Формулярный спи-

сок. – Архив Курской епархии.
11.	 Личное дело прот. Сергия Ханова. Прошение 15.08.1944 г. – Архив Кур-

ской епархии.
12.	 Личное дело протоиерея Никиты Николаевича Звягинцева. Анкета. Л. 151. – 

Архив Курской епархии.
13.	 Личное дело протоиерея Никиты Николаевича Звягинцева. Послужной 

список. Л. 134. – Архив Курской епархии.
14.	 Личное дело протоиерея Никиты Николаевича Звягинцева. Прошение. 

Л. 152. – Архив Курской епархии.
15.	 Личное дело протоиерея Никиты Николаевича Звягинцева. Указ. Л. 148. – 

Архив Курской епархии.
16.	 Личное дело протоиерея Никиты Николаевича Звягинцева. Указ. Л. 142. – 

Архив Курской епархии.
17.	 Личное дело протоиерея Никиты Николаевича Звягинцева. Указ. Л. 150. – 

Архив Курской епархии.
18.	 Личное дело свящ. Георгия Николаюк. Послужной список. Л.105., Форму-

лярный список. Л.20. – Архив Курской епархии.
19.	 Личное дело свящ. Георгия Николаюк. Послужной список. Л.285. – Архив 

Курской епархии.



121

Научные статьи и исследования

Раздел I

Миссионерское служение настоятелей Вознесенской 
церкви села Богатое Ивнянского района Белгородской 
области в послевоенный период

20.	 Личное дело свящ. Георгия Николаюк. Рапорт Святейшему Патриарху 
Алексию. – Архив Курской епархии.

21.	 Личное дело свящ. Георгия Николаюк. Свидетельство членов церковно-
приходского совета. Л.19. – Архив Курской епархии.

22.	 Личное дело свящ. Иоанна Мартынова. Анкета. Л. 1. – Архив Курской епархии.
23.	 Личное дело свящ. Иоанна Мартынова. Обращение членов церковного со-

вета. Л. 4. – Архив Курской епархии.
24.	 Личное дело свящ. Иоанна Мартынова. Послужной список. – Архив Кур-

ской епархии.
25.	 Личное дело свящ. Иоанна Мартынова. Справка. Л. 2. – Архив Курской епархии.
26.	 Личное дело свящ. Иоанна Мартынова. Справка. Л. 5. – Архив Курской епархии.
27.	 Личное дело свящ. Иоанна Мартынова. Указ архиепископа Курского и 

Белгородского. Л. 9. – Архив Курской епархии.
28.	 Личное дело священника Владимира Случевского. Автобиография. Л. 5. – 

Архив Курской епархии.
29.	 Личное дело священника Владимира Случевского. Анкета на члена при-

чта. Л. 3. – Архив Курской епархии.
30.	 Личное дело священника Владимира Случевского. Отношение епарх. упр.. 

Л. 52. – Архив Курской епархии.
31.	 Личное дело священника Владимира Случевского. Отношение уполномо-

ченному по ДРЦ. Л. 2. – Архив Курской епархии.
32.	 Личное дело священника Владимира Случевского. Письмо на имя еписко-

па. Л. 19. – Архив Курской епархии.
33.	 Личное дело священника Владимира Случевского. Поздравительное пись-

мо. Л. 48. – Архив Курской епархии.
34.	 Личное дело священника Владимира Случевского. Послужной список. 

Л. 67. – Архив Курской епархии.
35.	 Личное дело священника Владимира Случевского. Рапорт благочинного 

Белгородского округа от 25.12.1960. – Архив Курской епархии.
36.	 Личное дело священника Владимира Случевского. Свидетельство о на-

граждении. Л. 26. – Архив Курской епархии.
37.	 Личное дело священника Владимира Случевского. Указ от 10.04.1960 г. 

№ 60. Л. 66. – Архив Курской епархии.
38.	 Личное дело священника Владимира Случевского. Указ от 27.01.1959 г. 

№ 119. Л. 61. – Архив Курской епархии.



122

Научные статьи и исследования

Раздел I

Миссионерское служение настоятелей Вознесенской 
церкви села Богатое Ивнянского района Белгородской 
области в послевоенный период

39.	 Личное дело священника Иоанна Петровича Кота. Заявление от 16 июня 
1961 года. – Архив Курской епархии.

40.	 Личное дело священника Иоанна Петровича Кота. Послужной список. – 
Архив Курской епархии.

41.	 Личное дело священника Иоанна Петровича Кота. Указ от 23 января 
1961 года №108. – Архив Курской епархии.

42.	 Мухин Н.И. Воспоминания о истории прихода и храма Вознесения Го-
сподня в селе Богатое. – Из личного архива Р.А. Ивашина.

43.	 Ответ из УМВД России по Белгородской области от 23.10.2025 года 
№ 3/257728756461.

44.	 Ответ из УМВД России по Курской области от 28.10.2025 года 
№ 3/257728772768.

45.	 Письмо от 17.02.1946 г. Личное дело храма - Архив Белгородской епархии.
46.	 Похозяйственная книга № 4 Богатенского сельского Совета за 1958, 1959, 

1960 годы. Стр. 11 лицевой счет № 166. – Архив администрации Богатенского 
сельского полселения Ивнянского района, Белгородской области.

47.	 Рапорт от 10.09.1944 г. Личное дело храма. – Архив Белгородской епархии.



123

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Раскрытие духовных основ культового кинематографа 
1990-х гг.

УДК – 2-265.3
Чурилов Арсений Дмитриевич

Студент 4 курса
Белгородской духовной семинарии,

Россия, г. Белгород
arseniychur11@gmail.com

Раскрытие духовных основ культового кинематографа 1990-х гг.

Аннотация: Настоящая статья раскрывает вопрос духовных основ культово-
го кинематографа 1990-х гг., исследует, каким образом три знаковых фильма – 
«Побег из Шоушенка», «Терминатор» и «Бойцовский клуб» – выходят за рамки 
развлекательного контента, становясь инструментами саморефлексии и отраже-
нием глубинных духовных истин. Анализируя эти произведения через призму 
христианского учения, можно продемонстрировать, как кинематограф способен 
обнажать экзистенциальные кризисы современного человека и указывать на пути 
обретения смысла, свободы и подлинного бытия. В «Побеге из Шоушенка» рас-
крывается аллегория духовного просвещения и обретения внутренней свободы. 
«Терминатор» предстает как предостережение о техногенном апокалипсисе и 
важности свободы воли, перекликаясь с эсхатологическими образами. «Бойцов-
ский клуб» обнажает глубины кризиса идентичности в обществе потребления, 
предлагая, хоть и в искаженной форме, поиск искупления. Статья подчеркивает 
роль кинематографа как «многогранного зеркала», побуждающего к глубоким 
духовным размышлениям и помогающего зрителю распознать в себе вечную 
борьбу за обретение истинных ценностей, преодоление соблазнов и обретение 
надежды на спасение. 

Ключевые слова: культовый кинематограф, 1990-е годы, духовность, «Побег 
из Шоушенка», «Терминатор», «Бойцовский клуб», экзистенциальный кризис, 
смысл жизни, свобода воли



124

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Раскрытие духовных основ культового кинематографа 
1990-х гг.

 Churilov Arseniy Dmitrievich
4th year student

Belgorod Theological Seminary,
Russia, Belgorod

arseniychur11@gmail.com

Revealing the spiritual foundations of cult cinema in the 1990s

Abstract: This article explores the question of the spiritual foundations of cult 
cinema in the 1990s. explores how three iconic films - The Shawshank Redemption, 
The Terminator and Fight Club – go beyond entertainment content, becoming tools of 
self–reflection and reflection of deep spiritual truths. Analyzing these works through 
the prism of Christian teaching, it is possible to demonstrate how cinema is able to 
expose the existential crises of modern man and point to ways of gaining meaning, 
freedom and authentic being. «The Shawshank Redemption» reveals an allegory of 
spiritual enlightenment and inner freedom. «Terminator» appears as a warning about a 
man-made apocalypse and the importance of free will, echoing eschatological images. 
«Fight Club» exposes the depths of the identity crisis in consumer society, offering, 
albeit in a distorted form, a search for redemption. The article highlights the role of cin-
ema as a «multifaceted mirror» that encourages deep spiritual reflection and helps the 
viewer recognize the eternal struggle for finding true values, overcoming temptations 
and gaining hope for salvation. 

Keywords: cult cinema, 1990s, spirituality, «Shawshank Redemption», «Termina-
tor», «Fight Club», existential crisis, meaning of life, freedom of will.

Современный кинематограф, преодолев стадию простого развлечения, проч-
но утвердился в роли мощного инструмента саморефлексии, способного глубоко 
проникать в суть человеческого бытия. Подобно многогранному зеркалу, он от-
ражает не только поверхностные тенденции и культурные феномены эпохи, но и 
обнажает глубинные экзистенциальные кризисы, а также незыблемые духовные 
истины, веками утверждаемые в христианском учении [1]. 

Три выдающихся произведения – «Побег из Шоушенка», франшиза «Терми-
натор» и «Бойцовский клуб» – представляют собой своего рода вехи в осмыс-
лении человеческого пути. От аллегорической истории духовного просвещения 



125

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Раскрытие духовных основ культового кинематографа 
1990-х гг.

в «Побеге из Шоушенка», где обретение внутренней свободы становится глав-
ным выходом из плена, до мрачных антиутопических пророчеств «Терминатора», 
предостерегающих о техногенном апокалипсисе и абсолютной важности свобо-
ды воли, и, наконец, до «Бойцовского клуба», обнажающего глубины кризиса 
идентичности в обществе тотального потребления, – эти кинематографические 
шедевры приглашают нас к глубокому диалогу о вере, надежде, смысле жизни и 
путях искупления в сложной и стремительно меняющейся реальности XXI века.

В нашу эпоху, насыщенную всепроникающим информационным потоком, где 
традиционные ценностные ориентиры зачастую размываются, а человек оказы-
вается в плену собственных иллюзий и внешних, порой обманчивых, обстоя-
тельств, роль Церкви как носителя света Христовой истины приобретает особую 
значимость. Церковь призвана нести освобождение и направлять к духовному 
росту, предлагая путь к подлинной свободе [3]. 

Фильм «Побег из Шоушенка», на первый взгляд, представляющийся как обыч-
ная тюремная драма, на деле разворачивается перед нами как глубокая и многогран-
ная аллегория человеческого духовного пути. Тюрьма Шоушенк символизирует не 
только физическое заключение, но и тотальное состояние духовной несвободы – 
состояние, в котором человек может оказаться, даже формально пребывая на воле, 
потеряв связь с Богом и самим собой. Жестокость, коррупция, беззаконие и, что 
самое страшное, всепроникающее чувство отсутствия надежды – эти стены ока-
зываются способны изолировать индивида от подлинного бытия, от его истинного 
«я». Эта «тюрьма» сознания и сердца имеет прямую и пугающую параллель с вы-
зовами, стоящими перед православной миссией в XXI веке, где человек, зачастую, 
оказывается пленен своими страстями, навязанными ему иллюзиями, зависимостя-
ми и всеобщим, зачастую сознательным, невежеством [1].

Центральный персонаж фильма, Энди Дюфрейн, выступает как прототип ду-
ховного просветителя и искателя истины. Его несправедливое заключение, вме-
сто того чтобы сломить его дух, напротив, становится катализатором для неустан-
ного поиска истины, развития интеллекта и нравственной стойкости. Стремление 
к знаниям, настойчивость в создании тюремной библиотеки, самоотверженная 
помощь другим заключенным в получении образования – все эти действия вы-
ступают как мощная аллегория миссионерской деятельности. Они несут Слово 
Божие – высший источник света и знания, который способен пробить даже самые 
мрачные стены невежества и отчаяния. Духовное образование, как убедитель-
но демонстрирует фильм, – это не просто формальное накопление информации 



126

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Раскрытие духовных основ культового кинематографа 
1990-х гг.

или сухое заучивание богословских догматов. Это, прежде всего, формирование 
целостного, освобождающего знания о мире и Боге, которое позволяет человеку 
вырваться из плена заблуждений и ложных представлений [5]. 

Нравственная стойкость Энди, его поразительная способность не озлобиться и 
сохранить человеческое достоинство даже в самых бесчеловечных и угнетающих 
условиях, подчеркивает важность активного, осознанного выбора в пользу добра. 
Этот выбор, а не слепое подчинение обстоятельствам, является краеугольным кам-
нем христианской нравственности. Внутренний стержень главного героя, позволя-
ющий сохранять верность своим принципам, несмотря на все искушения, давление 
окружающего мира и попытки сломать его, – это результат глубокой внутренней 
работы, внутренней дисциплины, аналогичной той, о которой говорят святые отцы 
в своих трудах [2]. И, пожалуй, самым мощным и вдохновляющим импульсом, ис-
ходящим от Энди, является надежда. Его знаменитое высказывание: «Надежда – 
это хорошая вещь, возможно, лучшая из вещей, и хорошие вещи не умирают» – 
становится лейтмотивом, пронизывающим весь фильм. Эта непоколебимая вера в 
возможность лучшего, неугасимое стремление к свету, которое он искренне пере-
дает другим, является поистине заразительным. В контексте православного учения, 
надежда – это не просто пассивное ожидание благополучного исхода, а активное, 
живое упование на Бога, Его безграничную милость и любовь, сила, помогающая 
переносить скорби, бороться с грехом и неустанно двигаться к Спасителю.

Миссия Церкви, подобно тому свету, который пробивается сквозь решетку 
Шоушенка, призвана нести свет Христовой истины в мир, погруженный в ду-
ховную тьму. Это осуществляется не только через громкие и торжественные про-
поведи, но, прежде всего, через личное свидетельство, чистоту сердца, самоот-
верженную заботу и деятельную любовь. Духовное образование, таким образом, 
становится не просто процессом передачи знаний, но и инструментом формиро-
вания личностей, способных к осознанному нравственному выбору, к активному 
сопротивлению искушениям и, главное, к обретению той подлинной внутренней 
свободы, которая является путем к Богу – единственному Источнику подлинного 
Света, Жизни и полноты бытия.

Кинофраншиза «Терминатор», представляя мрачное и тревожное видение 
будущего, выходит далеко за рамки обыденной научной фантастики, поднимая 
вопросы, имеющие глубочайшие философские и духовные импликации. Цен-
тральная тема – искусственный интеллект «Скайнет», стремящийся к установ-
лению тотального контроля над миром и последующему уничтожению челове-



127

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Раскрытие духовных основ культового кинематографа 
1990-х гг.

чества – находит явные и пугающие параллели с эсхатологическими образами 
зла, описанными в Откровении Иоанна Богослова. «Зверь из моря», обладающий 
властью над всеми народами, и «ложный пророк», обольщающий мир великими 
знамениями, – эти древние библейские архетипы обнаруживают свое зловещее 
отражение в неуемном стремлении Скайнет к унификации, подавлению всякого 
инакомыслия и тотальному, всеобъемлющему обольщению. Технологические до-
стижения машины, которые выходят далеко за рамки человеческого понимания и 
восприятия, могут быть истолкованы как своего рода зловещие «знамения» или 
«великие дела», призванные подчинить человеческий разум.

Сам концепт «Судного дня», где Скайнет инициирует глобальную ядерную 
бомбардировку, обрекая на гибель миллиарды людей, напрямую отсылает к би-
блейским представлениям о конце времен. Уничтожение большей части чело-
вечества, превращение планеты в выжженную пустыню – это яркий, апокалип-
тический образ, где силы зла, воплощенные в бездушном механизме Скайнет, 
несут тотальное разрушение и гибель. Однако, даже в этой мрачной, почти бес-
просветной картине, как и в библейском повествовании о последних временах, 
присутствует тонкая, но неистребимая искра надежды. Эта надежда воплощена в 
героях, которые, несмотря на все пережитые ужасы и кажущуюся безнадежность 
ситуации, продолжают бороться за выживание и, что еще более важно, за со-
хранение человечности. Эта борьба не просто примитивная битва за физическое 
существование, но и, в своей сути, борьба за сохранение любви, свободы и тех 
высших ценностей, которые, с православной точки зрения, являются бесценным 
и неразрушимым даром Божьим.

Франшиза «Терминатор» ставит перед зрителем один из самых острых и акту-
альных философских вопросов – вопрос о свободе воли. Культовая фраза Сары 
Коннор: «Нет судьбы, кроме той, которую мы творим сами», – находит глубо-
кий отклик в фундаментальной идее православного учения о дарованной Богом 
свободе выбора. Человек, обладая свободой воли, несет полную и абсолютную 
ответственность за свои поступки, и даже в самых мрачных, безнадежных и, ка-
залось бы, предопределенных обстоятельствах способен сделать осознанный вы-
бор в пользу Бога, добра и любви. Скайнет, как воплощение чистого, холодного 
зла и бездушного, но безгранично могущественного разума, стремится лишить 
человека этой самой свободы, превратив его в безвольного, запрограммирован-
ного раба. Борьба с машиной становится, по сути, борьбой за сохранение этой 
богоданной, священной свободы. 



128

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Раскрытие духовных основ культового кинематографа 
1990-х гг.

Православный взгляд на «Терминатора» заключается не в буквальном ото-
ждествлении машин с демонами, а в осмыслении глубинных духовных смыслов, 
которые раскрываются перед нами. Это мощное предостережение о том, как лег-
ко человек, поддавшись искушениям безграничного технического прогресса, гор-
дыни и ненасытному желанию всемогущества, может создать себе «идола» или 
«бога» из машины, который в конечном итоге обернется против него самого, неся 
гибель и разрушение.

Фильм «Бойцовский клуб», снятый по одноименному роману Чака Палани-
ка, представляет собой провокационное и глубокое исследование современного 
общества и его деструктивного влияния на личность, затрагивая острые пробле-
мы самоидентификации, внутренних конфликтов и отчаянного поиска смысла 
жизни [4]. В условиях постмодернистского общества, где господствуют культ 
безграничного потребления, материальные ценности и пустые социальные роли, 
герой переживает острый, парализующий кризис идентичности. Это приводит 
его к созданию альтернативного «я», воплощающего его подавленные желания и 
агрессию.

Православное учение, напротив, связывает подлинную самоидентификацию 
не с внешними атрибутами или ролями, а с поиском духовной истины и обретени-
ем внутреннего мира через смирение, покаяние и жизнь в соответствии с Божьи-
ми заповедями. Эти основополагающие принципы находят глубокое отражение в 
трудах святых отцов, таких как Иоанн Златоуст, который неустанно подчеркивал 
важность духовного самосовершенствования как пути к обретению истинного 
«я» [2]. Философия насилия, ярко и шокирующе представленная в фильме, с точ-
ки зрения православной этики является не чем иным, как проявлением греховной 
природы человека, отдаляющим его от Бога и разрушающим его душу. Насилие 
как деструктивное начало находится в прямом, непримиримом противоречии с 
основополагающими христианскими добродетелями: смирением, прощением и 
безграничной жертвенной любовью к ближнему.

Борьба главного героя с собственным «Я», с внутренними демонами, противоре-
чиями и разрушительными импульсами отражает глубокий духовный кризис. Это 
состояние, когда человек, отдаляясь от Бога и Его благодати, утрачивает подлинное 
понимание своей сущности, своего места в мире и своего предназначения [1]. 

Духовное возрождение в православной традиции – это многогранный, зача-
стую долгий, но всегда благодатный процесс, включающий искреннее осознание 
своих грехов, глубинное покаяние и неустанное стремление к единению с Богом. 



129

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Раскрытие духовных основ культового кинематографа 
1990-х гг.

Трансформация главного героя, который, в конечном итоге, осознает разруши-
тельность своих действий, иллюзорность созданного им мира и разрушительную 
природу своего альтер-эго, символизирует этот сложный, но благодатный путь 
к исцелению. Однако, необходимо с сожалением отметить, что предложенные в 
фильме способы преодоления внутреннего конфликта, зачастую основанные на 
насилии, разрушении, анархии и крайнем нигилизме, не соответствуют христи-
анским ценностям. Православие делает акцент на внутреннем духовном преоб-
ражении, на кропотливой работе души, а не на внешнем, разрушительном про-
тесте, как ключевом механизме исцеления и обретения мира.

Рассказчик, страдающий от всепоглощающей внутренней пустоты, экзи-
стенциальной тоски и тотальной отчужденности от мира и самого себя, явля-
ется ярким символом духовного кризиса, который в православной традиции 
интерпретируется как отдаление от Бога, утрата истинных ценностей и потеря 
смысла жизни [5]. Его мучительная бессонница и тщетные, отчаянные попыт-
ки заполнить зияющую душевную пустоту материальными благами, погоней за 
внешним успехом и удовольствиями лишь усугубляют его состояние, наглядно 
подчеркивая первостепенную важность духовного наполнения и поиска Бога 
как единственного и неисчерпаемого источника подлинного мира, радости и 
полноты бытия. Тайлер Дёрден, его неуправляемое, харизматичное, но всецело 
разрушительное альтер-эго, олицетворяет подавленные желания, темные сто-
роны человеческой натуры, агрессию и нигилизм. В православии это рассма-
тривается как разрушительная борьба греховных страстей против стремления 
души к духовной чистоте и свету [2]. 

Фильм, безусловно, поднимает острые и актуальные вопросы о смысле жизни, 
кризисе идентичности и поиске своего места в мире, однако предложенные им 
пути решения, фокусирующиеся на разрушении, анархии и крайнем нигилизме, 
не могут быть восприняты как адекватные или соответствующие фундаменталь-
ным заповедям любви и милосердия, провозглашаемым, например, в Евангелии 
от Иоанна: «Сия есть заповедь Моя, да любите друг друга, как Я возлюбил вас» 
(Ин. 15:12).

Три эти, казалось бы, столь разные кинематографические произведения – «По-
бег из Шоушенка», франшиза «Терминатор» и «Бойцовский клуб» – объединяет 
фундаментальная тематика: они становятся не просто развлекательным контен-
том, а своеобразной площадкой для глубокого осмысления вечной борьбы чело-
века за обретение свободы, смысла и подлинного, целостного бытия [3]. 

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II



130

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Раскрытие духовных основ культового кинематографа 
1990-х гг.

«Побег из Шоушенка» наглядно и трогательно демонстрирует, что истинная, 
незыблемая свобода обретается не столько в изменении внешних обстоятельств, 
сколько внутри, через свет духовного просвещения, неустанное стремление к 
знаниям и непоколебимую надежду [1].

Франшиза «Терминатор» выступает как мощное, тревожное предостережение 
об опасности потери человечности, духовности и свободы воли в неудержимой 
гонке за технологическим прогрессом, напоминая о фундаментальном значении 
нашего нравственного выбора и ответственности. 

«Бойцовский клуб», в свою очередь, обнажает глубины основополагающего 
кризиса, порожденного миром тотального потребления и поверхностных ценно-
стей, но при этом, пусть и в весьма искаженной, деструктивной форме, намекает 
на возможность поиска подлинного искупления и обретения истинного «я» [5].

В совокупности эти фильмы демонстрируют, что кинематограф способен не 
только чутко отражать актуальные проблемы современного общества, но и, что 
более важно, побуждать зрителя к глубоким духовным размышлениям. Право-
славный взгляд позволяет увидеть в них не просто художественные произведения, 
а своего рода многогранные зеркала, в которых мы можем распознать отражение 
наших собственных фундаментальных поисков, ловушек, в которые мы можем 
попасть, соблазнов, искушений, и, что самое главное, – неиссякаемой надежды 
на обретение истинной свободы, подлинного смысла жизни и спасения. Эти выс-
шие ценности, как убедительно показывают нам Священное Писание и Предание 
и произведения искусства, даруются через веру, неустанное стремление к добру, 
жизнь в соответствии с нравственными законами и, конечно же, следование веч-
ным, непреходящим духовным ценностям [3].

Библиография
1.	 Августин Аврелий. Исповедь. – М.: ACT, 2015. – 320 с.
2.	 Иоанн Златоуст, св. Толкование на Евангелие от Иоанна. – М.: Издатель-

ский совет Русской Православной Церкви, 2005. – 640 с.
3.	 Лавринович, М.В. Кинематограф как духовная практика. // Вестник Пра-

вославного Свято-Тихоновского гуманитарного университета. Серия I: Богосло-
вие. Философия. Религиоведение. – 2015. – № 3 (63). – С. 87-100.

4.	 Паланик Ч. Бойцовский клуб. – М.: АСТ, 2017. – 320 с.
5.	 Франкл В.Э. Человек в поисках смысла. – М.: Прогресс, 1990. – 368 с.



131

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Основные идеи «Исповеди» Августина

УДК 008-027.21
Ковалев Михаил Евгеньевич,

магистрант Белгородской духовной семинарии,
Россия, г. Белгород

Основные идеи «Исповеди» Августина

Аннотация: «Исповедь» Блаженного Августина (354–430 гг.), написанная между 
397 и 400 годами, представляет собой уникальный феномен в истории христианской 
мысли и литературы. Это произведение, представляющее собой автобиографию в 
форме пространной молитвы к Богу, не только положило начало традиции запад-
ноевропейского автобиографизма, но и стало мощным богословским и миссионер-
ским трактатом. Его оригинальное название «Confessiones» многозначно, оно под-
разумевает не только исповедание грехов, но и исповедание веры, а также хвалу 
Божественной благодати.

Актуальность данной статьи заключается в рассмотрении «Исповеди» сквозь 
призму миссионерской стратегии. Августин не просто описывает свой личный путь 
к Богу, он создает универсальную модель обращения, которая на протяжении столе-
тий служила руководством для христианской миссии и катехизации. Цель статьи — 
выявить и систематизировать основные идеи «Исповеди», раскрывая их потенциал 
для формирования миссионерского сознания и практики. Несмотря на обширную 
историю изучения, миссионерский аспект произведения заслуживает более при-
стального внимания, поскольку позволяет понять механизмы адаптации сложного 
богословского содержания для обращения человеческого сердца.

Ключевые слова: христианство, православие, богословие, миссионерство, 
блаженный Августин, Исповедь, исповедование веры.  

Kovalev Mikhail Evgenievich 
Master’s Student at Belgorod Theological Seminary, 

Belgorod, Russia

The Main Ideas of Augustine’s «Confessions»

Abstract: «The Confessions» by St. Augustine (354–430 AD), written between 397 
and 400 AD, is a unique phenomenon in the history of Christian thought and literature. 



132

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Основные идеи «Исповеди» Августина

This work, which takes the form of an autobiography presented as an extended prayer to 
God, not only initiated the tradition of Western European autobiographism, but also be-
came a powerful theological and missionary treatise. Its original title, «Confessiones», 
is multivalent: it implies not only the confession of sins, but also the profession of faith 
and the praise of Divine grace.

The relevance of this article lies in examining «The Confessions» through the lens 
of missionary strategy. Augustine does not merely describe his personal journey to-
ward God; he creates a universal model of conversion that has served for centuries as 
a guide for Christian mission and catechesis. The aim of the article is to identify and 
systematize the key ideas of «The Confessions», revealing their potential for shaping 
missionary consciousness and practice. Despite the extensive history of scholarship on 
the work, the missionary aspect deserves closer attention, as it helps to understand the 
mechanisms by which complex theological content is adapted to win over the human 
heart.

Keywords: Christianity, Orthodoxy, theology, missionary work, St. Augustine, The 
Confessions, profession of faith.

«Исповедь» блаженного Августина (354–430 гг.), епископа Гиппонского, пред-
ставляет собой уникальный памятник христианской литературы, созданный на 
рубеже IV и V веков. Это произведение, формально представляющее собой авто-
биографию в форме пространной молитвы к Богу, фактически стало важнейшим 
богословским трактатом, оказавшим огромное влияние на развитие западноевро-
пейской христианской мысли. Многогранность названия «Confessiones» отража-
ет глубину содержания, это одновременно и исповедание грехов, и провозглаше-
ние веры, и хвалебный гимн Божественной благодати.

Созданная между 397 и 400 годами, «Исповедь» представляет собой не просто 
духовную автобиографию, но сложный литературный и богословский синтез, не 
имевший аналогов в античной литературе. Жанровое своеобразие произведения 
до сих пор является предметом научных дискуссий. По меткому замечанию ис-
следователя Генри Чедвика, «это не автобиография в современном смысле слова, 
а скорее богословское истолкование жизни» [2]. Действительно, Августин отби-
рает и осмысливает события своей жизни исключительно через призму действия 
Божественного Промысла, создавая тем самым не просто повествование о про-
шлом, но теологическую интерпретацию человеческого существования.



133

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Основные идеи «Исповеди» Августина

Сложная семантика заглавия «Confessiones» раскрывает глубинный замысел 
произведения. В классической латыни слово «confessio» имело два основных зна-
чения: признание в чем-либо, особенно в вине или ошибках, и торжественное 
заявление, признание веры. Августин синтезирует оба этих значения, добавляя к 
ним третий аспект — хвалу и прославление Бога. «Исповедь» становится трие-
диным актом, это и откровенное признание в грехах, и исповедание веры, и гимн 
Божественной благодати, ведущей человека к спасению. Как отмечает современ-
ный исследователь Сергей Аверинцев, «Августин делает предметом исповеди не 
только свои прегрешения, но и сам акт богопознания, превращая рассказ о своей 
жизни в философско-богословский трактат» [3, с. 15].

Структурно произведение состоит из тринадцати книг, которые можно раз-
делить на две основные части. Первые девять книг представляют собой авто-
биографию, охватывающую период от рождения до смерти матери Моники в 387 
году. Десятая книга посвящена анализу своего настоящего духовного состояния, 
а последние три книги представляют собой экзегетическое и философское раз-
мышление о первой главе Книги Бытия. Такая композиция отражает движение 
мысли Августина от конкретного личного опыта к универсальным богословским 
обобщениям.

Философское значение «Исповеди» невозможно переоценить. Августин впер-
вые в истории христианской мысли предпринимает столь глубокий анализ вну-
треннего мира человека. Его учение о памяти как о «сокровищнице образов» [1, 
с. 324], развитое в десятой книге, представляет собой философское открытие, 
предвосхищающее современные психологические концепции. Анализ времени 
как «растяжения души» [1, с. 423] в одиннадцатой книге до сих пор остается од-
ним из наиболее глубоких философских исследований темпоральности.

Богословское содержание произведения охватывает ключевые аспекты христи-
анского вероучения, такие как учение о Боге, творении, грехопадении, благодати 
и спасении. Особенно важно разработанное Августином учение о предопределе-
нии, которое станет основой последующих богословских дискуссий в западном 
христианстве. При этом все богословские построения прочно укоренены в лич-
ном опыте автора, что придает им исключительную экзистенциальную глубину.

Историко-культурный контекст создания «Исповеди» также заслуживает осо-
бого внимания. Произведение было написано в период кризиса Римской импе-
рии, незадолго до взятия Рима Аларихом в 410 году. На фоне крушения античного 
мира Августин предлагает новое понимание человеческой личности, основанное 



134

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Основные идеи «Исповеди» Августина

не на социальном статусе или политической принадлежности, а на отношении к 
Богу. Это понимание станет фундаментом средневековой европейской культуры.

Литературное новаторство «Исповеди» проявляется в уникальном синтезе 
различных жанров таких как античной автобиографии, неоплатонического трак-
тата, христианской проповеди и псалмов. Риторическое образование Августина 
позволило ему создать произведение исключительной художественной силы, где 
глубокие философские идеи выражаются через яркие образы и метафоры (напри-
мер, знаменитый образ «речи младенца» в первой книге [1, с. 9]).

Рецепция «Исповеди» на протяжении веков демонстрирует ее непреходящее 
значение. Уже современники Августина, такие как Павлин Ноланский, высоко 
оценили произведение [4]. В средние века оно стало образцом для многочислен-
ных подражаний и оказало огромное влияние на развитие жанра духовной авто-
биографии. В эпоху Реформации идеи Августина были востребованы как католи-
ками, так и протестантами. В новое время «Исповедь» стала объектом внимания 
не только богословов, но и философов (Декарт, Кьеркегор, Хайдеггер) и психо-
логов (Фрейд, Юнг). Ее многомерное содержание продолжает открывать новые 
грани для исследователей различных специальностей — богословов, философов, 
филологов, психологов и миссионеров.

В основе миссионерской стратегии «Исповеди» лежит глубоко разработанная 
антропология. Августин исходит из фундаментального тезиса: «Ибо Ты создал 
нас для Себя, и не знает покоя сердце наше, пока не успокоится в Тебе» [1, с. 3]. 
Эта мысль становится краеугольным камнем. Каждый человек, независимо от его 
жизненных обстоятельств, обладает врожденным, часто неосознаваемым стрем-
лением к Богу. Миссионерская задача заключается не в том, чтобы «привнести» 
Бога в человеческую жизнь извне, а в том, чтобы помочь человеку распознать и 
осознать это глубинное устремление его собственного сердца.

Центральной проблемой, на которой Августин фокусирует внимание, являет-
ся проблема зла и греха. Его личный интеллектуальный и духовный путь про-
ходил через поиски решения этой проблемы, сначала в манихействе, которое 
предлагало дуалистическое объяснение, затем в неоплатонизме, который помог 
ему понять духовную природу Бога, и, наконец, в христианстве, открывшем ему 
роль благодати. История с кражей груш, описанная во второй книге, — это не 
просто воспоминание о юношеском проступке, а глубокий анализ природы греха 
[1, с. 47]. Августин приходит к выводу, что грех коренится не в материи, а в из-
вращенной воле, которая «обращается к своему собственному средству и прене-



135

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Основные идеи «Исповеди» Августина

брегает Тобою» [1, с. 195]. Этот анализ имеет непосредственное миссионерское 
значение, он переносит акцент на исцеление человеческой воли, что становится 
главной целью духовного наставничества.

Августин предлагает радикальную для своего времени миссионерскую пара-
дигму, суть которой заключается в переходе от внешнего авторитета к внутрен-
нему переживанию и познанию. Сцена обращения в саду в Медиолане (Мила-
не), описанная в восьмой книге, является кульминацией этого процесса. Голос 
ребенка, призывающий: «Возьми, читай! Возьми, читай!» [1, с. 268], побужда-
ет Августина открыть Послание к Римлянам апостола Павла (Рим. 13:13-14) [1, 
с. 269]. Этот момент символизирует, что окончательное обращение происходит 
не в результате чисто интеллектуальных усилий или внешнего давления, а через 
личную встречу с Божественным Словом, обращенным непосредственно к серд-
цу человека.

Этот интроспективный подход делает «Исповедь» не просто повествованием о 
прошлом, а актом самопознания в настоящем. Как отмечает современный исследо-
ватель Е.Б. Старовойтенко, Августин практикует «герменевтику Я-неизвестного» 
[5], что становится условием открытия неизвестности себя. Для миссионера это 
означает, что его задача не просто передать сумму знаний, но помочь человеку 
заглянуть в собственную душу, чтобы увидеть там действие Бога и откликнуться 
на него. Миссионер выступает в роли проводника, помогающего «повернуться 
лицом к самому себе» [6].

Философские и богословские изыскания последних книг «Исповеди» (X-XIII) 
имеют не умозрительный, а сугубо практический, миссионерский характер. В 
одиннадцатой книге Августин развивает свою знаменитую концепцию времени 
как «растяжения души» («время есть не что иное, как растяжение, но чего? не 
знаю; может быть, самой души» [1, с. 423]). Прошлое существует в памяти, на-
стоящее — в непосредственном созерцании, а будущее — в ожидании. Это уче-
ние помогает понять человеческую жизнь как единый, осмысленный нарратив, 
ведущий к встрече с Богом. Для миссии это означает, что обращение — это не 
разовый акт, а процесс, вовлекающий всю жизнь человека, его прошлый опыт 
(память), настоящее решение (внимание) и будущее упование (ожидание).

Заключительные книги «Исповеди» представляют собой глубокое толкование 
первой главы Книги Бытия [1, с. 469-471]. Августин признает множественность 
истинных толкований Священного Писания, сравнивая его с источником, даю-
щим множество ручьев. Этот подход делает Библию открытой для людей с раз-



136

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Основные идеи «Исповеди» Августина

ным интеллектуальным и культурным багажом. Писание становится не сводом 
догм, а живым пространством диалога между Богом и человеком, что является 
ключевым для миссионерской проповеди, обращенной к разным аудиториям.

«Исповедь» блаженного Августина представляет собой целостную и прора-
ботанную модель миссионерской деятельности, основанную на глубоком пони-
мании человеческой природы. Ее основные идеи — о врожденном стремлении 
человека к Богу, о грехе как извращении воли, о необходимости внутреннего об-
ращения через встречу со Словом Божьим, о понимании жизни как пути к Твор-
цу — сформировали западную христианскую традицию и продолжают оставать-
ся актуальными.

Миссионерская сила этого текста заключается в его удивительной способно-
сти сочетать универсальность и глубоко личный, интимный опыт. Августин не 
предлагает абстрактную теорию, а рассказывает историю своей встречи с Исти-
ной, которая становится образцом для любого человека, ищущего смысл и покой. 
«Исповедь» демонстрирует, что наиболее эффективная миссия — это не агрес-
сивное навязывание доктрин, а искусство сопровождать человека в его внутрен-
нем движении к Богу, помогая ему распознать действие Божественной благодати 
в собственной жизни и свободно откликнуться на него. Именно в этом заклю-
чается непреходящее значение этого великого произведения для христианской 
миссии сегодня.

Библиография
1.	 Августин, блж. Исповедь. - М.: «Даръ», 2005. - 544 с.
2.	 Августин: очень краткое введение - Чедвик Генри (Henry Chadwick) [Элек-

тронный ресурс] // Предание.ру - православный портал. — URL: https://predanie.
ru/book/221362-avgustin-ochen-kratkoe-vvedenie/

3.	 Аверинцев С.С. Творение блаженного Августина // Августин. Исповедь. - 
М.: Гендальф, 1992. – 506 с.

4.	 Архиеп. Питирим (Нечаев). О блаженном Августине. // Богословские 
труды. 1976. № 15. С. 3–24. [Электронный ресурс] // Православная библиотека 
«Азбука веры». — URL: https://azbyka.ru/otechnik/Avrelij_Avgustin/o-blazhennom-
avgustine/

5.	 Старовойтенко Е.Б. Герменевтика Я-неизвестного в «Исповеди» Августи-
на // Psychology. Journal of the Higher School of Economics. — 2022. — Т. 19, № 3. 
— С. 606–625.



137

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Основные идеи «Исповеди» Августина

6.	 Трубецкой Е.Н. Миросозерцание блаженного Августина. [Электронный 
ресурс] // Православная библиотека «Азбука веры». — URL: https://azbyka.ru/
otechnik/Evgenij_Trubeckoj/mirosozertsanie-blazhennogo-avgustina/ 

7.	 Флоровский Г., прот. Пути русского богословия / С предисл. Н. Лосско-
го. — Москва: Институт Русской цивилизации, 2009. - 848 с.

8.	 Ходзинский П.В. Понятие persona в наследии блж. Августина и персона-
листическая концепция В.И. Несмелова. [Электрон, ресурс] // Вопросы филосо-
фии. — URL: http://vphil.ru/index.php?option=com_content&task=view&id=2021&
Itemid=52 

9.	 Brown P. Augustine of Hippo: A Biography. University of California Press, 
2000. P. 178. [Электронный ресурс] // Academia.edu Journals — URL: https://
www.academia.edu/37624394/Peter_Brown_Augustine_of_Hippo_A_Biography_
Reprint_of_1967_edition_with_Epilogue_London_Faber_Berkeley_University_of_
California_Press_2000_



138

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Комплексные духовно-просветительские 
и экскурсионно-краеведческие программы как средство 
формирования православного мировоззрения...

УДК 908(470.325) + 27-543.7
Иерей Александр Александрович Коваленко,

магистрант Белгородской Православной Духовной семинарии 
(с миссионерской направленностью)

Россия, г. Белгород
kovalesr-72@mail.ru

Алипичев Алексей Юрьевич,
кандидат педагогических наук,

доцент кафедры новых технологий в гуманитарном образовании 
ОЧУ «Православный Свято-Тихоновский гуманитарный университет»

Россия, г. Москва
al_new2003@mail.ru

Комплексные духовно-просветительские и экскурсионно-краеведческие 
программы как средство формирования православного мировоззрения 

и проактивного воцерковления

Аннотация: Цель данной статьи – исследовать практику проектирования ком-
плексных духовно-просветительских и экскурсионно-краеведческих программ на 
базе храмов и монастырей – объектах культурно-исторического наследия. В рабо-
те обсуждается важность сочетания в программе таких компонентов, как участие 
в богослужении и таинствах, экскурсионный осмотр, духовная беседа, совместная 
молитва, а также возможная волонтерская деятельность. Особое внимание уделя-
ется проблеме формирования экспозиции церковного музея и построения экскур-
сионной программы в нем. Авторы обсуждают проблемы реализации миссионер-
ского потенциала существующих паломнических и экскурсионно-краеведческих 
программ и предлагают подходы к их решению. Подчеркивается необходимость 
отходить от стереотипов и крайностей в общении с посетителями храмов и мона-
стырей, акцентируя внимание на возможностях проактивного воцерковления за 
счет апелляции к личному опыту аудитории и значении преподносимой инфор-
мации для перехода к осознанной христианской жизни. Особое внимание уде-
ляется описанию авторской комплексной духовно-просветительской программы 
проактивного воцерковления «Соль соли земли» в Покровском храме с. Покровка 
Губкинской и Грайворонской епархии Белгородской митрополии, основанной на 



139

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Комплексные духовно-просветительские 
и экскурсионно-краеведческие программы как средство 
формирования православного мировоззрения...

осмыслении жизни и подвигов почитаемого в Белогорье исповедника и духовно 
опытного старца схиархимандрита Григория (Давыдова).

Ключевые слова: духовно-просветительские и экскурсионно-краеведческие 
программы; объекты культурно-исторического наследия; исповедничество; про-
активное воцерковление; подвиг; примеры для подражания; проповедь.

Priest Aleksandr (Oles') A. Kovalenko,
graduate student 

of the Belgorod Orthodox Theological 
seminary (with missionary orientation)

Russia, Belgorod
kovalesr-72@mail.ru

Aleksei Yu. Alipichev,
PhD (Ed), 

Associate Professor of the Department 
of Advanced Teaching Techniques in the Humanities 

of the Saint Tikhon's Orthodox University of the Humanities
Russia, Moscow

al_new2003@mail.ru

Complex Pilgrimage and Religious Tourism Programs as Means of Forming 
an Orthodox Worldview and Proactive Church Integration

Abstract: The paper aims to investigate the practice of designing complex pilgrimage 
and religious tourism programs around the territory of churches and monasteries – ob-
jects of cultural and historical heritage. The paper discusses the importance of combining 
components in a program such as participation in divine services and sacraments, guided 
tours, spiritual conversations, communal prayer, and possible volunteer activities. Special 
attention is given to the issue of forming the exposition of a church museum and structur-
ing the excursion program within it. The authors discuss the problems of revealing the 
missionary potential of existing pilgrimage and religious tourism programs and propose 
approaches to their solution. The authors emphasize the need to move away from stereo-
types and extremes in communicating with visitors to churches and monasteries, focus-
ing on the opportunities for proactive church integration by appealing to the audience’s 



140

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Комплексные духовно-просветительские 
и экскурсионно-краеведческие программы как средство 
формирования православного мировоззрения...

personal experience and the significance of the presented information for beginning a 
conscious Christian life. The paper presents a tailor-made complex program for proactive 
church integration, “The Pure Salt of the Earth”, at the Intercession Church in the vil-
lage of Pokrovka, Gubkin and Grayvoron Eparchy of the Belgorod Metropolitan District, 
based on the reflection of the life and exploits of Schearchimandrite Grigory (Davydov), 
a deeply revered confessor and spiritual advisor of Belogorye.

Keywords: pilgrimage and religious tourism programs; objects of cultural and his-
torical heritage; confession and steadfastness; proactive church integration; exploit; 
examples to follow; preaching.

В современной России духовно-нравственные ценности занимают особое 
место в обеспечении национальной безопасности страны. Это положение закре-
плено в Стратегии национальной безопасности РФ и подчеркивает важность со-
хранения традиционных ценностей для государства: «Сохранение традиционных 
духовно-нравственных ценностей – одно из важнейших условий национальной 
безопасности России» [11]. 

«Главная и неизменная забота Церкви – спасение людей, не только постоян-
ных прихожан, но и тех, кто ищет свой путь к Богу. Нужно, чтобы каждый при-
шедший в храм почувствовал себя в родной среде, ощутил любовь и заботу свя-
щеннослужителей и мирян» [9].

Примечательно, что с начала 1990-х годов наблюдается значительное расхо-
ждение между самоидентификацией россиян и их реальной религиозной прак-
тикой. Если в опросах «до 80-90% респондентов относят себя к православным, 
то фактически церковные каноны соблюдают лишь 2-10% населения» [12, с. 16]. 
Население нашей страны сегодня катастрофически мало знает о Православной 
вере, относясь к ней стереотипно или обрядово, т.е. без осмысления. Таким об-
разом, современная церковная политика направлена на углубление религиозного 
самосознания верующих и создание условий для их духовного роста, что соот-
ветствует как государственным интересам, так и внутренним задачам Церкви. 

В современном обществе христианские ценности для многих являются зача-
стую лишь абстрактными понятиями. Поэтому стоит насущная задача – пробу-
дить веру у номинальных христиан, провести «христианизацию христиан, т.е. 
людей, которые номинально православные в силу крещения, но не являются под-
линными христианами в силу внутреннего и осознанного выбора» [4, с. 130]. 



141

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Комплексные духовно-просветительские 
и экскурсионно-краеведческие программы как средство 
формирования православного мировоззрения...

Сегодня Церковь активно апеллирует к ведущей роли веры в формировании 
национально-культурной идентичности, напоминает о важности патриотизма и 
традиционных ценностей. Важно донести правильное представление о задачах 
Церкви и цели жизни человека на земле обществу через разные формы духовно-
просветительской работы, правильно задав векторы духовного развития, которое 
начинается с ощущения собственной греховности и недостаточности. Сегодня 
важно не столько доказать существование Бога, сколько объяснить, что меняется 
в жизни человека и общества после признания этого факта. Одним из действен-
ных средств решения данной задачи является миссионерское служение Церкви. 

Одним из эффективных инструментов проактивного воцерковления челове-
ка и помощи ему в духовном самоопределении является просветительская дея-
тельность через духовно-просветительские (паломнические) и экскурсионно-
краеведческие программы. 

Посещение святых мест – в первую очередь, храмов и монастырей – всегда име-
ло целью духовное преображение человека, обретение им душевного покоя и по-
иск ответов на важные жизненные вопросы. «Посещение священных и памятных 
мест обусловлено естественной нравственной потребностью войти в общение с 
почитаемым лицом, местом или предметом, восстановить расторгнутую временем 
или пространством духовную связь, получить внутреннюю силу» [8, с. 6]. Такие 
поездки привлекают не только верующих, но и тех, кто только начинает свой путь к 
Богу. Духовные компоненты программы часто сочетаются с познавательными экс-
курсиями по историческим и культурным объектам, что делает такие поездки при-
влекательными для тех, кто еще находится в поиске себя и своего пути.

Часто людей приводят к подобным путешествиям интерес к архитектуре, исто-
рии, культуре, в том числе, церковной. Архимандрит Тихон (Шевкунов) подчерки-
вает: «…полезно и познавательно рассказывать о художественной ценности памят-
ников, их историческом значении, но в первую очередь — необходимо открыть и 
показать всем, кто приходит к русским святыням, истину о Боге, о православной 
вере» [6]. В наше непростое время для многих стала очевидной необходимость 
осознания своей национальной, культурной и религиозной идентичности. 

Для многих светских людей паломнические маршруты становятся своеобраз-
ным ориентиром на пути к храму и духовной жизни. Желая получить культурно-
образовательную пользу (программы поездок часто предполагают не только уча-
стие в богослужениях и молитву у святынь, но и познавательные экскурсии на 
объектах исторического и культурного наследия), человек незаметно для себя 



142

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Комплексные духовно-просветительские 
и экскурсионно-краеведческие программы как средство 
формирования православного мировоззрения...

осознанно решает приобщиться к духовному миру. Открываются и новые воз-
можности для миссионеров и катехизаторов – «в ходе общих и частных бесед и 
проповедей донести много полезной и актуальной информации о Церкви и ду-
ховной жизни» [1, с. 226]. 

Однако следует отметить, что при всем разнообразии накопленного опыта ор-
ганизации духовно-просветительских и паломнических программ до сих пор не 
предлагалось конкретных рекомендаций по поводу использования нравственных 
импликаций данной проблемы при миссионерской и катехизаторской деятель-
ности, позволяющей как формальным христианам, так и невоцерковленным лю-
дям осознать значение подвига новомучеников и исповедников и спроецировать 
его на свою личную жизнь. Кроме того, на данный момент не сформировано 
систематизированных рекомендаций по проектированию комплексных духовно-
просветительских и экскурсионно-краеведческих программ, направленных на 
проактивное воцерковление. Как правило, тематической основой подобных про-
грамм является жизнь тех или иных святых, архитектура храмов и хранящиеся 
в них святыни, правила христианского благочестия, т.е. важные, но тем не менее 
внешние вопросы, не всегда помогающие глубоко задуматься о смысле и цели 
жизни человека на земле. 

Однако задача миссионера заключается в том, чтобы дать как теоретические 
(катехизические) знания человеку, так и помочь прийти к практическим осмыс-
ленным действиям для изменения своей жизни, может даже посеять зерно веры 
в душе человека. 

Цель статьи – показать возможности миссионерского повествования в рамках 
духовно-просветительских и экскурсионно-краеведческих программ на основе 
раскрытия особенностей понимания смысла подвига новомучеников и исповед-
ников XX века.

Задача исследования заключается в определении миссионерского потенциа-
ла комплексных духовно-просветительских и экскурсионно-краеведческих про-
грамм и проектировании комплексной программы проактивного воцерковления 
«Соль соли земли» в Покровском храме села Покровка Ивнянского района Белго-
родской области, основанной на осмыслении жизни и подвигов схиархимандрита 
Григория (Давыдова).

Для практического понимания обозначенной темы, авторы спроектировали 
маршрут-погружение. Целью данной духовно-просветительской и экскурсионно-
краеведческой программы является создание уникального опыта, который помо-



143

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Комплексные духовно-просветительские 
и экскурсионно-краеведческие программы как средство 
формирования православного мировоззрения...

жет участникам исследовать и глубже понять значение подвига новомучеников и 
исповедников применительно к современной жизни. 

Реализация данной программы будет способствовать решению следующих задач:
- повествование о жизненном подвиге новомучеников и исповедников Россий-

ских на примере жизни схиархим. Григория (Давыдова) и протоиерея Феодора 
Нагорного; 

- приобщение к различным формам деятельной христианской жизни в качестве 
соработников новомучеников и исповедников – молитва, труд, дела милосердия и 
служения ближним, катехизация и духовное просвещение, добровольческое дви-
жение и т.п.

- проведение пастырской беседы с рассказом о церковных таинствах, их зна-
чимости для христианской жизни и возможности принять участие в них даст воз-
можность участникам глубже понять практическую значимость осознанного во-
церковления для их личной веры и жизни.

В процессе исследования мы: 1) проанализировали практику организации 
церковных музеев; 2) выявили значение подвига новомучеников и исповедни-
ков и уточнили характер их почитания среди верующих в наше время; 3) разра-
ботали концепцию музея памяти схиархим. Григория (Давыдова); 4) составили 
примерный текст экскурсии по музею памяти схиархим. Григория (Давыдова); 
5) на основании проделанной работы спроектировали содержание комплектной 
духовно-просветительской программы посещения Покровского храма и музея 
памяти схиархим. Григория (Давыдова) в с. Покровка.

Схиархимандрит Григорий (Давыдов) сочетал в себе глубокую духовность, 
знание богослужебного устава и дар прозорливости, его наставления, благого-
вейное отношение к церковному богослужению и поступки до сих пор служат 
примером для верующих. Проповеди и беседы старца были просты и одновре-
менно глубоки, к каждому человеку он умел найти индивидуальный подход. 
Пройдя тяжёлые испытания, лагеря и гонения, старец сохранял мирный дух и 
стяжал особую мудрость – он умел найти подход к каждому человеку, вразумляя 
одних убеждением, других – обличением их прегрешений [4, c. 22]. Отец Григо-
рий также «был духовным сподвижником архимандрита Серафима (Тяпочкина). 
В 1957 году отец Григорий был назначен на служение в Покровку и стал духов-
ником клириков Курско-Белгородской епархии. Жил он до самой смерти в доми-
ке рядом с храмом. После кончины схиархим. Григория (19 июля 1987 года) его 
могила стала местом паломничества» [13].



144

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Комплексные духовно-просветительские 
и экскурсионно-краеведческие программы как средство 
формирования православного мировоззрения...

13 февраля 2022 года в Покровском храме села Покровка Ивнянского района 
состоялось открытие дома-музея белгородского старца схиархимандрита Григо-
рия (Давыдова). Духовные чада старца передали в музей его личные вещи, фото-
графии, облачение, богослужебную утварь, а также прялку, за которой работал 
отец Григорий. Посетители музея смогут услышать аудиозаписи проповедей отца 
Григория. 

Дом-музей и храм образуют единый исторический комплекс объектов, отно-
сящихся к жизни и почитанию схиархим. Григория (Давыдова). В Покровском 
храме ежедневно служится заупокойная лития у могилы старца, и несколько раз 
в году проводятся торжественные богослужения в память о старце и его помощ-
нике, отце Фёдоре Нагорном – литургии, молебны, панихиды. 

Церковный музей – «важный ресурс в просветительской и миссионерской 
деятельности, неразрывно связанный с местными социально-культурными про-
цессами и ориентированный, прежде всего, на локальную историю» [7, c. 105] в 
контексте истории всего XX века.

Построение музейной экспозиции отвечает всем современным требованиям и 
нацелено на воссоздание целостного образа личности схиархим. Григория (Да-
выдова) за счет включения посетителей в «некое специфическое пространство со 
своим языком, сюжетом, художественной выразительностью замысла» [7, c. 82]. 
Преследуя традиционные цели сохранения, экспонирования и популяризации ду-
ховного наследия о. Григория, создатели концепции музея опирались на «общие 
принципы построения музейной экспозиции — научность и предметность, по-
зволяющие избежать фрагментарности и поверхностности в изложении материа-
ла, при этом подбирая объекты показа (музейные предметы), отвечающие требо-
ваниям информативности, экспрессивности, аттрактивности, ассоциативности и 
репрезентативности» [7, c. 82]. 

Таблица 1
Концепция дома-музея, посвящённого схиархим. Григорию (Давыдову)

Основная миссия •	 сохранить и представить наследие священнослужителя 
как глубокого молитвенника и духовного наставника, ока-
завшего влияние на многих людей, которые утратили духов-
ное наставничество в период богоборческих репрессий.



145

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Комплексные духовно-просветительские 
и экскурсионно-краеведческие программы как средство 
формирования православного мировоззрения...

Ключевые цели •	 документировать жизненный путь и духовное служение 
старца;
•	 изучить глубину подвига новомучеников и исповедников 
в историческом контексте;
•	 осуществлять духовно-просветительскую и историко-
краеведческую работу;
•	 создать пространство для диалога о целях жизни хри-
стианина и роли Церкви в деле спасения души.

Целевая  
аудитория

•	 верующие, паломники;
•	 историки, религиоведы, культурологи;
•	 студенты духовных и светских учебных заведений и 
школьники (в рамках образовательных программ);
•	 краеведы и исследователи местного наследия;
•	 туристы, интересующиеся духовной культурой.

Основные разде-
лы экспозиции

•	 «Истоки» — детство, семья, формирование мировоззре-
ния, служение.
•	 «Путь служения» — этапы духовного становления, 
рукоположение, гонения, ссылки, заключение, приходская 
деятельность.
•	 «Проповедь и наставничество» — тексты и аудиозаписи 
проповедей, письма, наставления, свидетельства духовных чад.
•	 «Эпоха и личность» — контекст исторического времени, 
взаимоотношения с современниками.
•	 «Память и почитание» — посмертное почитание, влия-
ние на последующие поколения.

Принципы экспо-
нирования

•	 предметность и контекстуализация — показ личности 
исповедника в историческом и культурном контексте;
•	 аутентичность — значимые подлинники;
•	 многослойность — сочетание материальных артефактов, 
документов и цитат (изречений) и мультимедийных мате-
риалов;
•	 интерактивность и мультимедийность — возможности 
для погружения (аудиопроповеди, личные вещи старца).

Научные статьи магистрантов и студентов

Раздел II



146

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Комплексные духовно-просветительские 
и экскурсионно-краеведческие программы как средство 
формирования православного мировоззрения...

Ключевые экспо-
наты (примеры)

•	 личные вещи (облачение, богослужебные предметы, 
одежда, книги и т.п.);
•	 фотографии, документы, цитаты поучений, свидетель-
ства современников;
•	 реконструкции значимых мест (келия, жилые помещения).

Образовательные 
и культурные 
программы

•	 тематические экскурсии для разных возрастных групп;
•	 лекции и дискуссии о роли религии в истории и совре-
менности;
•	 встречи с духовными чадами и исследователями наследия;
•	 публикации научных и духовно-просветительских мате-
риалов.	

Визуальный 
стиль  
и атмосфера

•	 естественное освещение;
•	 использование натуральных материалов (дерево, текстиль);
•	 звуковое сопровождение (колокольный звон, пение, чте-
ние текстов).

Ожидаемые  
результаты

•	 сохранение и трансляция духовного наследия;
•	 привлечение внимания к локальной истории и традициям;
•	 формирование уважительного отношения к церковному 
служению и памяти исповедников и новомучеников.

 	
 	 Авторы концепции музея полностью разделяют мнение о том, что цер-

ковные музеи несут в себе потенциал в отношении «воспитания и образования, 
общественно полезного труда, основанных на принципах христианской морали» 
[7, c. 116]. Однако для наиболее полного раскрытия данного потенциала недо-
статочно будет только экскурсии по экспозиции, следует проектировать и реали-
зовывать духовно-просветительские и экскурсионно-краеведческие программы, 
интересные как паломникам, так и светским посетителям в рамках набирающего 
популярность религиозного туризма.

Религиозный туризм сегодня открывает новые возможности в отноше-
нии «духовно-патриотического воспитания молодежи, приобщения людей к 
нравственным ценностям, духовному и культурно-историческому наследию 
страны» [7, c. 106]. Поэтому церковный музей должен быть готов предложить 
особые программы, прежде всего, организованным группам, в том числе школь-
ников и молодежи, совершающих поездки с религиозно-просветительскими 



147

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Комплексные духовно-просветительские 
и экскурсионно-краеведческие программы как средство 
формирования православного мировоззрения...

целями. Программы должны быть построены таким образом, чтобы создавать 
положительное восприятие атмосферы посещаемых мест и объектов показа. 
Как в свое время отметил протоиерей Александр Агейкин: «посещение оби-
тели или храма — это не коммерческая услуга, а часть педагогики, педагоги-
ческий инструмент в формировании нравственности, духовности человека» 
[7, c. 107].

В рамках нашего исследования мы можем предложить следующую струк-
туру комплексной духовно-просветительской программы посещения Покров-
ского храма с. Покровка – места служения и упокоения исповедника и духов-
ного наставника схиархим. Григория (Давыдова) – под названием «Соль соли 
земли»:

1.	 Участие в богослужении и таинствах. Схиархим. Григорий отличался глу-
боким благочестием, вниманием к деталям и особым даром слова. На его богос-
лужениях в храме царила тишина и собранность, а сам старец досконально знал 
богослужебный устав, следил за порядком и чистотой. В наше время священ-
нослужители храма стараются поддерживать заведенные о. Григорием порядки и 
правила.

2.	 Экскурсионный осмотр территории храма и церковного музея. Экскурсо-
воды стремятся делать акцент на личности схиархим. Григория (Давыдова) как 
строгого подвижника, мудрого духовника и усердного пастыря. Они также об-
ращают внимание на особом служении рядом со старцем протоиерея Фёдора На-
горного и матушки Людмилы Константиновны Воздвиженской, у которых роди-
лось 11 детей. Эти дети сегодня являются живыми источниками информации о 
старце и примером особого подвига православной семьи.

3.	 Духовная беседа. Рассказы о случаях, когда помощь приходила по молит-
вам к исповеднику, подчеркивая его святость и силу молитвы (в музее ведется 
учет таких случаев – есть примеры исцелений от тяжелых, в т.ч. онкологических, 
заболеваний, а также свидетельства очевидцев о случаях прозорливости и точ-
ных предсказаниях грядущих событий). 

4.	 Совместная молитва – молебен в храме и панихида на месте упокоения 
схиархим. Григория (Давыдов) и прот. Фёдора Нагорного.

5.	 Возможная волонтерская деятельность - уборка территории, помощь с 
подготовкой печатной продукции, встречей больших групп посетителей (обед, 
чаепитие и т.п.)



148

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Комплексные духовно-просветительские 
и экскурсионно-краеведческие программы как средство 
формирования православного мировоззрения...

Таблица 2 
Программа духовно-просветительского маршрута «Соль соли земли»  

по комплексу Покровского храма с. Покровка Губкинской епархии

Время Мероприятия
8.45 Место встречи: Покровский храм с. Покровка Ивнянского райо-

на. Установочная беседа (рассказ о сути программы, настрой 
участников на внутреннюю работу)

09.00 – 11.30 Участие в Божественной литургии, Таинство Исповеди
10.30 – 11.00 Проповедь-беседа на тему «Суть подвига новомучеников и ис-

поведников Российских»
11.00-12.00 Обед
12.00 – 13.30 Посещение дома-музея старца схиархим. Григория (Давыдова) 

(иерей Александр)
13.30-14.00 Панихида на месте упокоения старца схиархим. Григория (Да-

выдова) (иерей Александр)
14.00 – 15.00 Чаепитие и беседа о правилах духовной безопасности и основах 

здоровьесбережения в своевременной жизни (игумен Симеон)
15.00 – 16.00 Молебен новомученикам / Покрову Божией Матери (с акафи-

стом) (иерей Александр)
16.00 - 17.00 Подведение итогов встречи (иерей Александр)

	
Таблица 3

Основное содержание программы духовно-просветительского маршрута 
«Соль соли земли» по комплексу Покровского храма с. Покровка  

Губкинской епархии 

Аспект Содержание Смысл
Смысл паломниче-
ства и религиозно-
го туризма

Зачем люди едут в святые 
места? Зачем мы молимся? 
О чем можно просить и что 
ждет от нас взамен Бог и 
святые угодники?

Покров Божией Матери 
и помощь святых в жизни 
христиан и истории чело-
вечества



149

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Комплексные духовно-просветительские 
и экскурсионно-краеведческие программы как средство 
формирования православного мировоззрения...

Подвиг новомуче-
ников и исповедни-
ков

Жизнеописания близких нам 
по времени пострадавших за 
веру новомучеников и испо-
ведников земли Белгородской

Подвиг новомучеников и 
исповедников служит на-
поминанием о важности 
стоять за правду и вер-
ность Богу, даже если это 
приводит к страданиям и 
гонениям. Для прохожде-
ния этого пути необходи-
мо иметь крепкую веру, 
стойкость и любовь.

Подвиг старчества Пример схиархим. Григория 
(Давыдова)

Поучения старца приме-
нительно к современным 
условиям

Молитва об усоп-
ших, панихида

На месте погребения схиар-
хим. Григория (Давыдова)

Наша молитва об усоп-
ших – как символическое 
несение Креста

Служение ближним 
как подражание 
жизненному подви-
гу Христа

Направления служения ми-
рян в рамках епархиальных 
программ

Призыв к преодолению 
страха перед страданиями 
и самоотверженности в 
служении Богу и людям.

		
Таким образом, спецификой комплексной программы духовно-

просветительского маршрута «Соль соли земли» по комплексу Покровского хра-
ма с. Покровка является акцент на духовном краеведении в контексте раскрытия 
темы смысла человеческой жизни, страданий и приближения ко Христу, а также 
погружения в глубину подвига и испытаний новомучеников и исповедников. 

Маршрут выходит за рамки экскурсионно-краеведческого, так как предпола-
гает пребывание в течение дня на территории действующего храма. Участникам 
предоставляется возможности участия в богослужениях, Таинствах Исповеди и 
Святого Причащения, служении панихиды и совместной молитвы. Кроме того, 
программа включает духовные беседы с монашествующими и священнослужи-
телями, позволяющие глубже осмыслить подвиг новомучеников и исповедников 
и применить его в собственной жизни. Включение в экскурсионный рассказ лич-
ных ассоциаций и примеров из жизни новомучеников помогает установить более 



150

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Комплексные духовно-просветительские 
и экскурсионно-краеведческие программы как средство 
формирования православного мировоззрения...

глубокие связи между слушателями и святыми, стимулируя интерес к их житиям 
и способствуя духовному росту. Молитвенное и трудовое общение участников 
программы может также содействовать их сплочению для дальнейшего совмест-
ного служения ближним и Богу в различных епархиальных проектах и на волон-
терских началах.

Резюмируя результаты проведённого исследования, можно прийти к заклю-
чению, что участники подобных программ получают возможность узнавать об 
истории и духовных традициях монастырей и храмов, смысле христианской сим-
волики, уставных особенностях богослужения, примерах жизни подвижников 
благочестия; а также получить духовный совет и наставление. «Посещение свя-
тынь изменяет людей» [5, с. 112], говорит архиепископ Егорьевский Марк (Го-
ловков). Еще точнее передают эту мысль слова Святейшего Патриарха Кирилла, 
«прикосновение к святыням многим людям дает укрепление веры, а зачастую – и 
переосмысление жизни, изменение чувств» [2]. По итогам таких поездок люди не 
только обогащаются новыми впечатлениями, но и возвращаются духовно окреп-
шими, готовыми к самостоятельным посещениям святых мест. Через личный 
опыт они начинают лучше понимать жизнь и деятельность Церкви, что придает 
их существованию новый смысл и содержание. 

Митрополит Питирим (Нечаев) напоминает: «Мотивы паломничества всег-
да одни: прикоснуться к истокам своего настоящего и найти дорогу в будущее. 
…Мы прикасаемся к истории, которая ведет нас в настоящее, а вечные истины 
православия указывают на будущее посредством проживания сегодня» [9]. Таким 
образом, участие в подобных программах становится важным инструментом ду-
ховного возрождения общества и воцерковления людей, помогая им найти свой 
путь к Богу и обрести нравственные ориентиры на жизненном пути и душевное 
равновесие.

Помимо трансляции духовно-религиозного опыта подобные духовно-
просветительские программы способствуют и сохранению святынь, ведь такие 
места живут, когда о них помнят и заботятся люди, создавая и поддерживая в них 
особую атмосферу молитвенного благоговения. В итоге люди возрождают и осва-
ивают многовековые духовные и культурные традиции, а также и сами становят-
ся активными их продолжателями. Таким образом, духовно-просветительские и 
экскурсионно-краеведческие программы могут помочь далекому от Церкви че-
ловеку проявить интерес к духовному миру и современной жизни Церкви и по-
лучить шанс стать деятельным христианином.



151

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Комплексные духовно-просветительские 
и экскурсионно-краеведческие программы как средство 
формирования православного мировоззрения...

Библиография
1.	 Алипичев А. Ю. Диверсификация форм миссионерской деятельности в от-

ношении светской аудитории при реализации культурно-образовательных и экс-
курсионных программ // Труды Белгородской православной духовной семинарии 
(с миссионерской направленностью). – 2021. – № 13. – С. 226-228.

2.	 Патриарх Московский и всея Руси Кирилл: Развитие паломничества уси-
ливает позиции Православной Церкви на Святой Земле. – URL: https://www.
pravmir.ru/patriarx-kirill-razvitie-palomnichestva-usilivaet-pozicii-pravoslavnoj-
cerkvi-na-svyatoj-zemle/? (дата обращения 14.02.2025).

3.	 Клюйко С., протоиерей. Белгородский старец схиархимандрит Григорий 
(Давыдов). – г. Белгород, 2008. – С. 156.

4.	 Кураев А., протодиак. Что такое миссионерство. // Апостолы среди нас? Осо-
бенности миссии III тысячелетия – М.: Даниловский благовестник, 2012. – С. 130.

5.	 Марк (Головков), митр. Рязанский и Михайловский. Православное палом-
ничество. – М.: СТСЛ, 2016 – 112 с.

6.	 Методические рекомендации к экскурсионной работе по памятникам цер-
ковной архитектуры Русской Православной Церкви. Миссия экскурсовода. Па-
триарший совет по культуре Фонд содействия сохранению христианских цен-
ностей. Москва, 2020. – URL: https://psk-mp.ru/media/pdf/MissiaExcursovoda.pdf 
(дата обращения 14.02.2025).

7.	 Опыт создания церковных музеев. Лучшие практики. – М.: Фонд прези-
дентских грантов, 2019. – 149 с.

8.	 Питирим (Нечаев), митр. Волоколамский и Юрьевский. Культурное на-
следие Руси как объект паломничества: курс лекций [Текст] / Питирим (Нечаев), 
митр. Волоколамский и Юрьевский. – М.: ООО Издательство «ИнформБюро», 
2011. – С. 6.

9.	 Питирим (Нечаев), митр. Волоколамский и Юрьевский. Культурное на-
следие Руси как объект паломничества: курс лекций. – М.: ООО Издательство 
«ИнформБюро», 2011. – 168 с.: ил.

10.	 Послание Юбилейного Архиерейского Собора боголюбивым пастырям, 
честному иночеству и всем верным чадам Русской Православной Церкви. – URL: 
http://www.patriarchia.ru/db/text/418830.html (дата обращения 14.02.2025).

11.	 Стратегия национальной безопасности РФ. – URL: http://static.kremlin.ru/
media/events/files/ru/QZw6hSk5z9gWq0plD1ZzmR5cER0g5tZC.pdf (дата обраще-
ния 14.02.2025).



152

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Комплексные духовно-просветительские 
и экскурсионно-краеведческие программы как средство 
формирования православного мировоззрения...

12.	 Филатов С. Традиционные религии, «русская цивилизация» и суверенная 
демократия. // Религия и конфликт / Под ред. А. Малашенко и С. Филатова. М.: 
РОССПЭН, 2007. – С. 16.

13.	 Черных Т. «Спастись можно только в церкви». Жизнь и поучения стар-
ца Григория (Давыдова). – URL: https://bel.aif.ru/society/persona/spastis_mozhno_
tolko_v_cerkvi_zhizn_i_poucheniya_starca_grigoriya_davydova (дата обращения 
14.10.2025).

	
	
	
	  
	
	
		
	

		

	
.



153

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Выпускники Белгородской Православной Духовной 
семинарии (с м/н), совершавшие служение в республике 
Тыва (историческая справка)

УДК 27-75
   Протоиерей Евгений Николаевич Корчуков,

 магистрант Белгородской Православной Духовной семинарии,  
Россия, г. Белгород

evgeniyy.korchukov@rambler.ru
   

Выпускники Белгородской Православной Духовной семинарии 
(с м/н), совершавшие служение в республике Тыва 

(историческая справка)
   
Аннотация. В статье рассказывается о миссионерском служении священни-

ков выпускников БПДС (с м. н.) в республике Тыва. Тыва до наших дней оста-
ется особым регионом России, где почти не звучала христианская проповедь. 
Белгородские священники направлялись в миссионерские командировки в Туву 
Миссионерским Отделом РПЦ. В статье в хронологическом порядке указаны 
священники, время и место служения, трудности, с которыми они столкнулись, 
личные воспоминания. Белгородские миссионеры-священники оставили первый 
опыт миссионерского служения в Тыве. Будущие проповедники должны будут 
опираться на их опыт. Данная работа является первой, где собиран и описан опыт 
служения в Тыве. 

Ключевые слова: Тыва, Кызыл, Православие в Тыве, миссия Русской Право-
славной Церкви, православная миссия, миссионерское служение, Белгородская 
Православная Духовная Семинария, выпускник семинарии, миссионерское отде-
ление, православный священник.

  Archpriest Evgeny Nikolaevich Korchukov
Master's student at the Belgorod Orthodox Theological Seminary,  

Belgorod, Russia
evgeniyy.korchukov@rambler.ru

   
Graduates of the Belgorod Orthodox Theological Seminary with a missionary 

focus who served in the Republic of Tyva (historical background)
   
Annotation. This article describes the missionary service of priests who graduated 

from the Belarusian Orthodox Church with a minor in religious studies in the Republic 



154

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Выпускники Белгородской Православной Духовной 
семинарии (с м/н), совершавшие служение в республике 
Тыва (историческая справка)

of Tyva. Tuva remains a unique region of Russia to this day, where Christian preaching 
has been virtually absent. Priests from Belgorod were sent on missionary assignments 
to Tuva by the Missionary Department of the Russian Orthodox Church. The article 
lists the priests, their time and place of service, their challenges, and their personal 
recollections in chronological order. The Belgorod missionary priests provided the first 
experience of missionary service in Tuva. Future preachers will need to draw on their 
experience. This work is the first tentative reference for compiling and analyzing this 
experience. 

Keywords: Tuva, Kyzyl, Orthodoxy in Tuva, Russian Orthodox Church mission, 
Orthodox mission, missionary service, Belgorod Seminary, seminary graduate, 
Missionary Department, Orthodox priest.

   

Белгородская Православная Духовная семинария (с миссионерской направ-
ленностью) была создана трудами митрополита Иоанна (Попова) Белгородского 
и Старооскольского, в то время председателя миссионерского отдела Священного 
Синода РПЦ по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси 
Алексия II в 1996 г. Миссионерское служение – органическое свойство живой 
церкви. Миссионерство есть потребность и необходимость любого искренне-
го христианина во исполнение слов Спасителя: «Итак, идите, научите все на-
роды, крестя их во имя Отца и Сына и Святого Духа, уча их соблюдать всё, что 
Я повелел вам» (Мф.28:19). Любое дело требует предварительного обучения, 
тем более служение миссии, проповеди вечного спасения. Белгородская Право-
славная Духовная семинария явилась первой духовной школой в Русской Право-
славной Церкви после советского периода, где готовили священнослужителей-
миссионеров. Выпускники этой духовной школы совершали и совершают по сей 
день свое миссионерское служение во многих регионах России, требующих осо-
бого миссионерского внимания, а также во многих странах мира. 

Тыва – особый регион России, единственный регион, где не успели пропо-
ведовать спасительную веру Христову до Революции 1917 года и, конечно, во 
время последующих антирелигиозных гонений. Республика Тыва вошла в со-
став СССР в 1944 году, и о христианстве тувинский народ стал узнавать только в 
XXI веке. Миссию принято разделять на внешнюю и внутреннюю. Под внешней 
миссией понимается проповедь среди народов, не имеющих ранее представления 
о христианской вере. В нашей стране республика Тыва уникальная миссионер-



155

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Выпускники Белгородской Православной Духовной 
семинарии (с м/н), совершавшие служение в республике 
Тыва (историческая справка)

ская территория, где можно заниматься внешней миссией, не выезжая за пределы 
Российского государства. 

Целью статьи является собирание опыта белгородских миссионеров, для ис-
пользования его новыми служителями миссии Христовой в Кызыльской епархии. 
Задачи этой статьи – представить всех выпускников Белгородская Православная 
Духовная семинария (с миссионерской направленностью), в хронологическом 
порядке совершающих свое миссионерское служение на территории Республики 
Тыва. 

Источниками являются официальные отчеты о миссионерских поездках, опу-
бликованные в журнале «Миссионерское обозрение», на сайте Белгородской 
епархии, а также личные воспоминания, переданные автору или опубликованные 
на различных сайтах Русской Православной Церкви.

Первым выпускником БПДС (с м/н), совершающим Христово служение в Ту-
винской республике, стал протоиерей Вячеслав Леонидович Дементьев, 1977 г. р. 
Выпускник семинарии 2001 г. отец Вячеслав для своего церковного служения 
выбрал Абаканскую и Кызыльскую епархию. Абаканская и Кызыльская епархия 
были выделены из Новосибирской и Красноярской 18 июля 1995 года. 29 декабря 
1999 г. на эту кафедру назначается владыка Иоанафан (Цветков), (с 1 февраля 
2010 года архиепископ), управляющий епархией по сегодняшний день. На начало 
служения епископа Иоанафана в епархии насчитывалось 23 прихода, два из ко-
торых находились на территории Тывы. О. Вячеслав 02 декабря 2001 года стано-
вится диаконом, а 23 декабря – священником. Владыка Иоанафан сразу отмечает 
способности молодого священника и ставит его во главе Миссионерского отдела 
епархии и назначает настоятелем Никольского собора г. Абакан. Через несколько 
месяцев, 29 июля 2002 года, настоятель Троицкого храма г. Кызыл республики 
Тыва архимандрит Алексий (Костриков) уходит за штат в другую епархию. И 
2 августа на вакантное место назначается о. Вячеслав. Вот как его охарактеризо-
вал правящий епископ при общении с кызыльчанами: «Это молодой, подающий 
большие надежды священнослужитель. За короткий срок он показал свою актив-
ность, хозяйственность. Возглавляет миссионерский отдел Абакано-Кызыльской 
епархии. Он выпускник Белгородской Духовной семинарии, единственной в 
нашей стране, имеющей миссионерскую направленность, выпускники которой 
служат в самых трудных местах, нуждающихся в особом христианском про-
светительстве. Отец Вячеслав также назначен благочинным (то есть старшим 
священником) всех приходов Тывы» [1]. На момент создания благочиния в Ту-



156

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Выпускники Белгородской Православной Духовной 
семинарии (с м/н), совершавшие служение в республике 
Тыва (историческая справка)

винском благочинии имелось 4 священника. На благочинного возлагалась от-
ветственность по взаимодействию с властями республики, по представлению 
Православия в языческом регионе России. Владыка обратил внимание на то, что 
новый священник женат и у него маленький сын. Для православного христиани-
на средней полосы России этот факт покажется обыденным. Но не для Тывы, где 
всегда было и остается характерно монашеское духовенство. Семьи духовенства 
не приживаются в Тыве из-за сурового климата и бытовой неустроенности. 

Основной деятельностью благочинного стало окормление и воцерковление 
русского населения. Как сам обозначил о. Вячеслав, существовала национальная 
обособленность русских и тувинцев, сопровождающаяся на окраинах агрессией 
к русскому населению. Нужно было преодолевать стену национального недру-
желюбия терпением, дружелюбием, уважением. Не торопиться, «не брать с на-
скока». Приход состоял из русских. Тувинцев на приходе насчитывалось не более 
2-3 процентов. Имелась религиозная литература на тувинском языке, но она не 
пользовалась спросом. 

Необходимо было просто представлять Православие словом и делом. О. Вячес-
лав выступал по телевидению, посещал учебные заведения, общественные празд-
ники и митинги. Активно занимался приходской деятельностью. До 2007 года слу-
жил один по 4 литургии в неделю, причастников доходило до 200 верующих в день. 
Воскресная школа – до 70 детей. Ежегодно на праздники Рождества и Пасхи силами 
прихода устраивался праздничный концерт в Русском центре культуры, на который 
приглашались взрослые и дети из государственных социальных учреждений. Им 
дарили памятные подарки, развивающие игры, продуктовые наборы и т.п.

Также приход регулярно поздравлял ветеранов города и дарил подарки к празд-
никам. Бездомные и нуждающиеся получали помощь при приходе. 

Обычная приходская деятельность совершалась в условии национального, 
культурного и религиозного меньшинства, где любая деятельность прихода яв-
лялась миссионерской. С 2002 года шли работы по возведению Воскресенского 
кафедрального собора в г. Кызыл, второго храма города. О. Вячеслав курировал 
строительства храма. В 2007 г. в помощь о. Вячеславу назначается иеромонах 
Нил (Ермаков) (современный настоятель Троицкого храма). В Тыве начинают 
ежедневно служить Божественную литургию. 31 августа 2011 года Святейший 
Патриарх Кирилл совершает освящение кафедрального собора. Указом правяще-
го архиерея №191 от 8 сентября 2011 г. протоиерей Вячеслав Дементьев назначен 
исполняющим обязанности настоятеля Воскресенского кафедрального собора в 



157

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Выпускники Белгородской Православной Духовной 
семинарии (с м/н), совершавшие служение в республике 
Тыва (историческая справка)

г. Кызыле. Но настоятелем собора батюшка побыть не успел. 5 октября 2011 года 
Священный Синод РПЦ образовывает отдельную, самостоятельную Кызыль-
скую и Тувинскую епархию в границах Тувинской республики. 30 октября со-
стоялась хиротония первого епископа новой епархии владыки Феофана (Кима). 
Началась новая веха истории православия в Туве. Прот. В. Дементьев принимает 
решение перейти на новое место служения. На сегодня прот. Вячеслав – клирик 
храмов Марфо-Мариинской женской обители города Белгорода. Спустя многие 
годы о нем сохраняется добрая память как о ревностном и добром служителе, за-
ботливом хранителе веры и благочестия, и не только среди верующих русских, но 
и неверующих тувинцев.

О. Вячеслав Деменьев был единственным выпускником Белгородской семи-
нарии, совершавшим служение в Туве в качестве клирика епархии. Ниже при-
водим список священнослужителей, выпускников БПДС, приезжавших в Туву в 
миссионерскую командировку по благословению председателя миссионерского 
отдела Священного Синода РПЦ митрополита Белгородского и Старооскольско-
го Иоанна (Попова) и по запросу правящего епископа Кызыльской епархии епи-
скопа Феофана (Кима). 

Игумен Иннокентий Деньщиков, 1980 г. р. В 2012 году возглавлял работу мис-
сионерского стана в г. Шагонар при храме (временном помещении) прп. Сергия 
Радонежского. Кроме о. Иннокентия к миссионерской работе привлечены вы-
пускники Московской школы миссионеров – диакон (теперь священник) Георгий 
Максимов и Александр Коршиков. Владыка Феофан поставил перед миссионера-
ми задачу не только «восстановить регулярную богослужебную жизнь на прихо-
де, но, в первую очередь, направить миссию на обращение коренного населения в 
христианство через приобщение их к православной культуре. Кроме богослуже-
ний в субботу, воскресенье и праздники ежедневно в храме совершались молеб-
ны с чтением акафистов в 10.00 и 15.00. В четверг и пятницу шли огласительные 
беседы для желающих принять Святое Крещение. Три раза в неделю А. Корши-
ков вел занятия по английскому языку и библейские беседы» [10]. На день откры-
тия стана в группу изучения английского языка записалось одиннадцать человек, 
восемь из которых тувинцы. Также был организован православный киноклуб. О. 
Иннокентий написал статью «История распространения буддизма в Центральной 
Азии и Туве», напечатанную в «Миссионерском обозрении» в 2012 году. Сейчас 
о. Иннокентий является настоятелем храма во имя святителя Спиридона Трими-
фунтского в микрорайоне Юго-Западный п. Маркова Иркутского района.



158

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Выпускники Белгородской Православной Духовной 
семинарии (с м/н), совершавшие служение в республике 
Тыва (историческая справка)

В 2013 году на миссионерское служение в Кызыльскую епархию направля-
ются сразу два священнослужителя: священник Павел Рачок, 1982 г. р. и иерей 
Евгений Твердохлеб. Их командировка длилась с 26 апреля по 02 сентября. 

Отец Павел Рачок – выпускник БПДС 2004 года. С 1 мая по 17 июня нес по-
слушание в миссионерском стане г. Шагонар, совершая богослужения в комнате 
администрации – временном помещении прихода прп. Сергия Радонежского, и 
окормлял верующих заключенных местной колонии № 4. С 18 июня по 01 сен-
тября совершал служение в г. Кызыле в Свято-Троицком храме. Кроме сверше-
ния служб и треб проводил беседы пред крещением, крестил всего 50 человек. 
Участвовал в городском крестном ходе 28 июля в честь крестителя Руси св. 
равноапостольного князя Владимира от Свято-Троицкого храма до реки Енисей, 
где несколько верующих приняли благодать Таинства Крещения. О. Павел нахо-
дился в Тыву с семьёй. О чем делился опытом с последующими священниками 
миссионерами. Сейчас о. Павел настоятель храма Архангела Михаила с. Котово 
Старооскольского района Белгородской области.

Священник Евгений Твердохлеб. На момент приезда миссионеров, в Тувин-
ской епархии служили помимо самого владыки Феофана 5 священников и 4 диа-
кона. В  Воскресенском кафедральном соборе служили владыка и священник. 
О. Евгения оставили в соборе помогать служить череду богослужений. 15 мая 
в Тыве состоялся ежегодный епархиальный съезд миссионеров. «Местом про-
ведения съезда стало живописное место на берегу Енисея недалеко от Кызы-
ла, – этнокультурный комплекс Алдын-Булак. В работе съезда приняли участие 
правящий архиерей, клирики и миряне Кызыльской епархии, клирик Белгород-
ской митрополии иерей Евгений Твердохлеб, учащиеся школы Православного 
миссионера при Синодальном миссионерском отделе Московского Патриархата, 
учащиеся Санкт-Петербургской Духовной академии, миссионеры из Украины, 
Якутии, Воронежа и Нижнего Новгорода» [5]. В программу съезда входила мис-
сионерская работа в населённых пунктах Тывы. О. Евгений три недели совершал 
служение в п. Тоора-Хем. Тувинский посёлок с небольшим числом русского на-
селения, в основном пожилого. В посёлках батюшка по 4 часа в день занимался 
уличной проповедью, беседовал с людьми, и раздавал брошюры. В п. Тоора-Хем 
служил литургии на переносном антиминсе в приспособленном помещении в 
школе искусств. 

Русские люди были рады видеть священника, впервые в жизни исповедовались 
и причащались. После окончания съезда о. Евгений продолжил сочетать служе-



159

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Выпускники Белгородской Православной Духовной 
семинарии (с м/н), совершавшие служение в республике 
Тыва (историческая справка)

ние в Воскресенском кафедральном соборе и миссионерские поездки. «С середи-
ны июня постоянно участвовал с клириками Кызыльской и Тывинской епархии 
в миссионерских поездках в составе миссионерских групп в г. Ак-Довурак, пп. 
Балгазын, Хову-Аксы и Бай-Хаак, где применял миссионерские методы, апро-
бируемые в пос.Тоора-Хем». Крестил 15 взрослых, в том числе 3-х старообряд-
цев. Последние два месяца батюшка провел послушание в миссионерском стане 
г. Шагонар, сменив отца Павла. Отметил почти полное отсутствие русских детей 
в г. Шагонар, пьянство и агрессивность тувинцев по отношению к приезжим. 
Летом 2013 г. в колонии №4 г. Шагонар инициативой и усердием православных 
заключенных разных национальностей (русские, грузины, украинцы) началось 
строительство храма. Богослужения, участие в таинствах и беседы были востре-
бованы заключенными и оставляли глубокий след в их душах. Сейчас о. Евгений 
Твердохлеб является настоятелем Введенского храма села Верхнесмородино По-
ныровского района Курской области.

На смену о. Павлу и о. Евгению в октябре 2013 года Синодальный Миссио-
нерский Отдел направил в Тыву священников Александра Дунязина и Димитрия 
Жиляева. «Перед командировкой миссионеры прошли подготовку на базе Белго-
родской Православной Духовной семинарии (с миссионерской направленностью) 
по специальным программам, разработанным Синодальным миссионерским от-
делом» [9].

Священник Александр Анатольевич Дунязин, 1982 г. р. Выпускник БПДС 
2008 года. Основная информация о служении о. Александра известна из его лич-
ных рассказов. Период служения выпал на зиму. Поэтому ни уличной проповеди, 
ни больших путешествий у о. Александра не было. Круг его обязанностей огра-
ничивался служением череды в Воскресенском кафедральном соборе и Троицком 
храме г. Кызыл (в епархии не хватало священников). Также служил в г. Шагонар 
во временном помещении храма прп. Сергия Радонежского и окормлял верующих 
колонии № 4. Прихожане в Шагонаре – 10 женщин, 2-е из них тувинки. В колонии 
совершал молебны в «красном уголке» за неимением другого места, по субботам. 
Причащал запасными дарами. Молебны были востребованы среди заключенных. 
Количество причастников достигало 20 верующих. Вообще в Туве агрессивного 
настроения не заметил, но батюшка отметил почти полное отсутствие русской 
речи в быту, что вызывало неприятные ощущения чужака. Покинул Туву после 
праздника Пасхи (20 апреля) 2014 года. Сейчас о. Александр клирик храма Божи-
ей Матери «Спорительница Хлебов» п. Дубовое Белгородской области.



160

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Выпускники Белгородской Православной Духовной 
семинарии (с м/н), совершавшие служение в республике 
Тыва (историческая справка)

Священник Димитрий Жиляев, 20.12 1977 г. р. Выпускник БПДС 2007 года. В 
миссионерские поездки в Тыву ездил дважды. Второй раз по личному желанию 
и просьбе из большой любви к Тувинскому краю. Служение свое нес в основ-
ном в самом отдаленном и труднодоступном крае Тывы – Тоджинском районе. 
Свои впечатления о второй поездке оставил в статьях, опубликованных в жур-
нале «Миссионерское обозрение» №1 от 2015 года, а также на сайте миссио-
нерского отдела Тувинской епархии и на странице социальной сети ВКонтакте 
«Миссионерское движение сщмч. Онуфрия (Гагалюка)». Первая поездка прохо-
дила с октября 2013 года по август 2014 года. Вторая началась с прибытием в 
Кызыл 31 декабря 2014 по 06 августа 2015 года. Основное место служения – это 
п. Тоора-Хем Тоджинского района. Отсюда он совершал разъезды по населенным 
пунктам г. Ак-Довурак, п. Бай-Хаак, п. Хову-Аксы, п. Ырбан (русский поселок) 
и др. Тоджинский район – самый удаленный и здесь никогда не было храма. Свя-
щенники из Турана иногда посещали район для совершения святых таинств над 
русскими. О. Димитрий проводил встречи с верующими в ДК, где потом совер-
шал литургию на переносном антиминсе. Посещал школы, профессиональные 
училища. По просьбе «ООО «Угольная Компания «Межегейуголь» отслужил мо-
лебен и святил место будущей угольной шахты в местечке Межегей. 

Во многих селах литургия совершалась впервые, верующие имели возмож-
ность приступить к Таинствам Исповеди и Причастия. Число прихожан не ве-
лико. О. Димитрий приводит следующие цифры: в Ырбане на первую литургию 
пришло 6 человек. В Тоора-Хеме – месте постоянного пребывания о. Дмитрия 
по благословению правящего епископа – о. Дмитрий с прихожанами приступили 
к строительству храма в честь преподобных Германа и Сергия Валаамских. В 
конце второй поездки удалось залить фундамент храма. Количество прихожан 
на богослужениях было 5-8 человек. Сейчас о. Димитрий является настоятелем 
храма Казанской иконы Божией Матери г. Керчи.

Священник Алексий Игоревич Ефименко, 1990 г. р. Миссионерская команди-
ровка о. Алексия длилась с марта по август 2014 года. Совершал ее в паре со 
студентом семинарии Сергеем Витальевичем Медведевым, который был псалом-
щиком и помощником о. Алексия. Сергей Медведев закончил БПДС в 2016 году. 
Сейчас настоятель храма в честь иконы Божией Матери «Скоропослушница» 
села Владимировка Ивнянского района Белгородской области. 

Отец Алексий совершал богослужения в Воскресенском кафедральном соборе и 
Свято-Троицком храме г. Кызыл (по 2 литургии в каждом). В субботу и воскресение 



161

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Выпускники Белгородской Православной Духовной 
семинарии (с м/н), совершавшие служение в республике 
Тыва (историческая справка)

совершал служение в г. Шагонар в храме прп. Сергия Радонежского и в колонии 
№ 4. «Мы были участниками масштабного крестного хода из столицы республики 
г. Кызыл в г. Шагонар, а это около 110 км, данный крестный ход был приурочен ко 
дню памяти Сергия Радонежского и престольного праздника шагонарского при-
хода! Но помимо молебных пений преподобному, также служились молебны перед 
иконой Божией Матери Неупиваемая Чаша», – рассказал о. Алексей. Кроме того 
участвовал в поездках по городам и селам республики: п. Каа-Хем, г. Ак-Довурак, 
п. Хову-Аксы, Черби и др. Кроме уличной и квартирной миссии о. Алексий со-
вершал молебны, чин обедницы, совершал Таинства Исповеди и Причастия запас-
ными Дарами для верующих тувинцев, которые были рады приступить к святым 
таинствам. На встречи с миссионерами приходили до 20 человек, русских и тувин-
цев. «В целом миссионерская поездка была насыщена событиями и, самое главное, 
что Тыва, это было то место, где в 21 веке многие люди впервые в своей жизни слы-
шали об Иисусе Христе! И та благая весть, которуюе принесли миссионеры, была 
светом в погрязшей тьме безверия и иноверия земле», – закончил батюшка. 

 Священник Иоанн Иванович Фирис, 1982 г. р. Окончил БПДС в 2010 году. 
Был в Республике Тыва с 29 августа по 04 октября 2014 года. Приехал в Тыву с 
супругой и новорожденным сыном. Как и его предшественники, совершал слу-
жение в Троицком храме (1 раз в неделю) г. Кызыл и в г. Шагонар. О. Иоанн отме-
тил отсутствие русских в г. Шагонар. На богослужения приходили 8-12 человек, 
в основном тувинцы и лишь одна русская. Все прихожане в возрасте за 50 лет. 
Вместе с председателем миссионерского отдела епархии Антоном Дулевичем 
совершили богослужение на свежем воздухе в п.  Хову-Аксы, где планируется 
строительства храма в честь Царственных Страстотерпцев. На улицах г. Шаго-
нар (отличие от г. Кызыла) семья о. Иоанна не чувствовала себя в безопасности. 
Отсутствие русских и русской речи. Повальный алкоголизм вызывал у тувинцев 
неконтролируемую агрессию, которую они выплескивали на русских. Высокая 
преступность, неспокойные ночи. Крики, разборки, драки, воровство. Решетки 
на окнах даже второго этажа. Все это способствовало бегству русского населения 
из города и республики. Сейчас о. Иоанн Фирис настоятель храма Покрова Пре-
святой Богородицы с. Сетище Белгородской области.

Иеромонах Алексий (Черняев), 1991 г. р. Окончил БПДС в 2015 г. Находился в 
миссионерских командировках в республике Тыва в 2016 и 2017 гг. Для описания 
трудов о. Алексия приведем его рассказ о поездках в Тыву: «Во второй раз совер-
шил миссионерскую поездку в Кызыльскую и Тувинскую епархию, которая дли-



162

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Выпускники Белгородской Православной Духовной 
семинарии (с м/н), совершавшие служение в республике 
Тыва (историческая справка)

лась с 4 апреля по 4 октября 2017 года. Во время миссионерской поездки выясня-
ется, что большинство тувинцев никогда не слышали о Христе, и Православную 
веру они воспринимают как религию русских. Как и в предыдущую команди-
ровку, я был поставлен окормлять православную общину в г. Шагонар, и заклю-
ченных в 4-й исправительной колонии, где находится храм во имя преподобного 
Серафима Саровского. В этом храме я попеременно по субботам совершал Ли-
тургии и служил молебны, с заключенными мы проводили беседы о вере, отвечал 
на интересующие их вопросы. Посещал дом-интернат для престарелых людей в 
с. Хайракан, где проводил беседы на религиозные и духовно-нравственные темы, 
отвечал на интересующие их вопросы. В будничные дни нес чередное служение 
в Воскресенском кафедральном соборе и Свято-Троицком храме города Кызыл. 
Также владыка Феофан благословил мне посещать 2-ю исправительную колонию 
в городе Кызыл. В колонии я проводил катехизические беседы с заключенными и 
занимался подготовкой храма к освящению». «По сложившейся традиции, в день 
Происхождения Честных Древ Животворящего Креста Господня, я вместе с при-
хожанами города Шагонар поднялся на гору, где установлен поклонный крест, у 
которого мы совершили молебное пение. А 25 сентября, в день отдания празд-
ника Рождества Пресвятой Богородицы, в лечебно-исправительном учреждении 
№2 в г. Кызыле прошло освящение вновь созданного храма. Новый храм рас-
полагается в одном из помещений колонии».

Кроме обычного распорядка, батюшка совершал и поездки по селам республи-
ки вместе с представителями Кызыльской епархии. 15 сентября 2016 г. (первая 
командировка о. Алексия) посетили Тес-Хемский район 

п. Самагалтай, где встретился с детьми, находящимися в социальном приюте. 
Затем посетил дома многодетных семей, находящихся в трудной жизненной си-
туации. Им была передана в дар одежда, пожертвованная прихожанами храмов 
г. Кызыла и детские Библии на тувинском языке.

В 2017 году 15 сентября (первая командировка) посетил пять поселков Каа-
Хемского района: Бурен-Хем, где состоялось миропомазание православнойс 
женщины; Кунгустам, Бояровка, Ильинка, где проводили встречи и огласитель-
ные беседы с верующими, готовящимся к Святому Крещению; Бурен-Бай-Хаак, 
где на приходе свт. Николая совершил Таинство Крещения. Сейчас о. Алексий 
настоятель Николо-Иоасафовского собора города Белгорода.

Священник Михаил Викторович Якушкин, 1986 г. р., выпускник БПДС 
2010 года. Совершал служение в Туве с 28 апреля по 6 сентября 1918 года. Как и 



163

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Выпускники Белгородской Православной Духовной 
семинарии (с м/н), совершавшие служение в республике 
Тыва (историческая справка)

многие белгородские священники, был направлен служить в приход прп. Сергия 
Радонежского г. Шагонар. Но после первых же (1-2) богослужений случилось на-
падение местных тувинцев на о. Михаила. Как описывает конфликт батюшка: пы-
тались подкинуть наркотики, лезли драться, хватались за крест, угрожали. О. Ми-
хаил был назначен совершать ежедневные богослужения в Свято-Владимирском 
мужском монастыре г. Туран. В свободное время между длинными монастырски-
ми богослужениями ездил по селам республики для участия в уличной и квар-
тирной миссии. 14 июля переведен в г. Кызыл в Воскресенский кафедральный 
собор, где до конца командировки служил 4 литургии в неделю, проводил огла-
сительные беседы с крещаемыми, совершал таинства крещения и другие требы. 
И в г. Туране и в г. Кызыле в подавляющем большинстве прихожане по нацио-
нальности были русские. 

Игумен Агафангел (Белых), 1969 г.р. Окончил БПДС в 2001 г. Отец Агафангел 
принял участие в IV Миссионерском съезде православной молодежи сибирских 
епархий 7-12 августа 2018 года в городе Кызыле. Мероприятие было организо-
вано Кызыльской епархией. На нем присутствовали гости из Абаканской, Бар-
наульской, Белгородской, Братской, Горноалтайской, Енисейской, Искитимской, 
Каинской, Кемеровской и Колпашевской епархий, а также из г. Москвы. Тема 
съезда - «Миссионерская деятельность в малолюдных поселениях». Игумен Ага-
фангел выступил с докладом «Особенности христианской миссии в малолюд-
ных поселениях». А 9 августа, перед выездом на миссию в Каа-Хемский район, 
батюшка провел лекцию на тему «Опыт построения православного прихода в 
Тикси». Отец Агафангел рассказал об истории того, как миссионерский стан, рас-
положенный в труднодоступном месте в Якутии, стал полноценным приходом с 
налаженной церковной жизнью. «Я делился опытом проповеди в якутских посел-
ках на побережье моря Лаптевых, где проблемы изоляции и сурового климата во 
многом схожи с тувинскими», – отмечал отец игумен. Участники съезда проводи-
ли уличную и квартирную миссию в городе Кызыле, п. Бурен–Хем, п. Суг-Бажи 
и п. Кундустуг. В настоящее время о. Агафангел – настоятель Свято-Троицкого 
храма с. Новотроевка Корочанского района Белгородской области.

В конце списка назовем еще студента Белгородской Православной Духовной 
Семинарии Максима Белякова, алтарника храма святого праведного Иоанна Рус-
ского в Кунцеве, г. Москва. Он совершил двухнедельную командировку в Тыву в 
мае 2019 г. Цель поездки была попрактиковаться в уличной и квартирной миссии. 
За короткий срок Максим объездил несколько сел, помог в возведении храма с. 



164

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Выпускники Белгородской Православной Духовной 
семинарии (с м/н), совершавшие служение в республике 
Тыва (историческая справка)

Ильинка, побыл псаломщиком в г. Шагонар и двух храмов г. Кызыл – Воскре-
сенского собора и Троицкого храма, совершил уличную и квартирную миссию 
в обоих городах. Поучаствовал в ежегодном городском крестном ходе в честь 
иконы Божией Матери «Неупиваемая Чаша». Обратил внимание на почти полное 
отсутствие русских в г. Шагонар, незнание православной веры местным населе-
нием, отметил сплоченность христианской общины в г. Кызыл.

В данной статье мы перечислили миссионеров, выпускников БПДС (с м. н.) 
с кратким содержанием их служения. Считаем, что желающим потрудиться на 
миссионерском поле в Тыве будет полезным опираться на опыт предыдущих мис-
сионеров. Для этого мы посчитали нужным указать сегодняшние места служе-
ния священников, чтобы желающие перенять опыт и знания имели возможность 
отыскать каждого миссионера. Тыва на долгие годы останется краем языческой 
и буддийской культуры. Потребуется еще много трудов миссионеров для того, 
чтобы вера христова стала доминантой для жителей республики Тува.

Библиография
1.	 В Кызыльском Свято-Троицком храме новый настоятель отец Вячеслав. 

URL: https://www.centerasia.ru/issue/2002/35/2149-v-kizilskom-svyato-troickom-
khrame.html (Дата обращения: 11.09.2025).

2.	 В Тыве завершился IV Миссионерский съезд православной молодежи си-
бирских епархий. URL: https://eparchia.patriarchia.ru/db/text/5252174.html (Дата 
обращения: 11.09.2025).

3.	 Дементьев Вячеслав Леонидович, протоиерей. URL: https://www.beleparh.
ru/eparkhiya/personalii/item/protoierej-vyacheslav-leonidovich-dementev (Дата об-
ращения: 13.09.2025).

4.	 Миссионерское обозрение. 2015 г. № 1 URL: https://azbyka.ru/otechnik/
assets/uploads/missionerskoe-obozrenie/Миссионерское%20обозрение-1-195-.pdf 
(Дата обращения: 15.08.2025).

5.	 Миссионерский съезд в Тыве. URL: https://orthomission.ru/missiya/tyva/38-
missionerskij-s-ezd-v-tyve (Дата обращения: 12.09.2025).

6.	 Миссия в Тыве: Записки нетувинского миссионера.// Миссионерское Дви-
жение сщмч. Онуфрия (Гагалюка). URL: https://vk.com/wall-64693391_ (Дата об-
ращения: 10.09.2025).

7.	 Пресс-служба Абаканско-Кызылской епархии. URL: https://abakan-eparchy.
ru/news/2011/09/17/peremeshhenija-i-naznachenija/ (Дата обращения: 17.09.2025).



165

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Выпускники Белгородской Православной Духовной 
семинарии (с м/н), совершавшие служение в республике 
Тыва (историческая справка)

8.	 Путевые заметки миссионера из Кунцева (часть 2). // Храм св. прав. Ио-
анна Русского. URL: https://ioannrus.ru/putevye-zametki-missionera-iz-kunceva-
chast-2/ (Дата обращения: 14.09.2025).  

9.	  Синодальный миссионерский отдел направил группы миссионеров в 
ряд епархий Сибири и Дальнего Востока. URL: https://www.patriarchia.ru/db/
text/3353098.html (Дата обращения: 13.09.2025).

10.	  Синодальный миссионерский отдел организовал миссионерский стан на 
территории Республики Тыва. URL: https://eparchia.patriarchia.ru/db/text/2310663.
html (Дата обращения: 17.09.2025).

11.	  Твердохлеб Евгений, священник. Тувинские встречи, или Путешествие 
на машине времени. // Миссионерское обозрение. 2014 г. № 4-5 URL: https://
missioner-tver.ru/wp-content/uploads/2020/11/missionerskoe_obozrenie_4_5_2014. 
(Дата обращения: 18.09.2025).

12.	  Твердохлеб Евгений. Иерей. Отчёт о миссионерской поездке в Республи-
ку Тыва священника Евгения Твердохлеба. //Белгородская и Старооскольская 
епархия. URL: https://www.beleparh.ru/novosti/item/3355-otchjot-o-missionerskoj-
poezdke-v-respubliku-tyva-svyashchennika-evgeniya-tverdokhleba (Дата обраще-
ния: 13.09.2025).



166

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Источники толкования богослужения  
и их миссионерский потенциал

УДК 27-75
Иеродиакон Симеон (Попов),

2 курс магистратуры БПДС (с м. н.)
Россия, г. Белгород

Источники толкования богослужения и их миссионерский потенциал

Аннотация: В статье анализируются наиболее важные источники, содержащие 
примеры толкования богослужений. Проведенный анализ позволяет выделить наи-
более значимые источники, имеющие элементы толкования богослужения. При 
этом цель статьи заключается в том, чтобы, во-первых, показать хронологическую 
трансформацию толкования православного богослужения; во-вторых, обозначить 
основные смысловые акценты, на которые обращали внимание авторы рассматри-
ваемых сочинений. В качестве основных источников толкования богослужения 
были выбраны такие источники как «Мистагогия», «Протеория», «Толковая служ-
ба», «Кормчая книга», «Скрижаль» и «Новая Скрижаль». Проведенный анализ по-
казывает, что толкование богослужения было необходимым не только для мирян, но 
и для духовенства, при этом отмечается, что основным методом толкования посте-
пенно становится аллегория. Вместе с этим все упомянутые тексты связаны друг с 
другом единой богослужебной и текстологической традицией. Также отмечается, 
что у многих толкований были общие источники, а само толкование является про-
цессом динамическим. На основании этого и с опорой на нормативные документы 
Русской Православной Церкви делается вывод о миссионерском потенциале раз-
личных исторических источников, толкующих богослужение. 

Ключевые слова: литургия, миссия, толкование, богослужение, толковая 
служба, история толкования богослужения. 

Hierodeacon Simeon (Popov)
2nd year of Master's programme BPDS (with missionary orientation)

Belgorod, Russia

Sources of interpretation of divine services and their missionary potential

Abstract: The article analyses the most important sources containing examples 
of interpretation of divine services. The analysis allows us to identify the most 



167

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Источники толкования богослужения  
и их миссионерский потенциал

significant sources containing elements of interpretation of worship. The aim of 
the article is, first, to show the chronological transformation of the interpretation 
of Orthodox worship; second, to identify the main semantic emphases that the 
authors of the works under consideration drew attention to. The main sources of 
interpretation of worship were selected, such as Mystagogy, Proteoria, Tolkovaya 
Sluzhba, Kormchaya Kniga, Skrizhal, and Novaya Skrizhal. The analysis shows 
that the interpretation of worship was necessary not only for the laity but also for 
the clergy, while it is noted that allegory is gradually becoming the main method 
of interpretation. At the same time, all the texts mentioned are linked to each other 
by a common liturgical and textual tradition. It is noted that many interpretations 
had common sources, and interpretation itself is a dynamic process. On this basis 
and with reference to the normative documents of the Russian Orthodox Church, 
a conclusion is made about the missionary potential of various historical sources 
interpreting worship.

Keywords: liturgy, mission, interpretation, worship, Exegetical Service, History of 
worship interpretation.

Православное богослужение имеет весьма долгую и сложную историю. Из 
истории Церкви мы знаем о том, что даже богослужение Русской Церкви имело 
долгую и сложную историю трансформации. При этом ядро и основные смыслы 
богослужения и евхаристии, в частности, остаются, как правило, неизменными. 
Об этом весьма пространно пишет архимандрит Киприан (Керн) в своем труде 
«Евхаристия». Рассуждая о проблеме понимания богослужения, он говорит: «Ев-
харистия была, есть и будет центральным нервом христианской жизни. Если в 
наше время евхаристическая жизнь ослабела настолько, что мы утратили почти 
совершенно подобающее евхаристическое сознание и относимся к совершаю-
щейся в храмах Божественной литургии как к одному из обрядов и почитаем 
служение благодарственного молебствия или акафиста чуть ли не более важным 
в богослужении, то во времена подлинной церковной жизни было не так. Евхари-
стия в сознании древних византийцев и москвитян до XV-XVI вв. была основой и 
завершением всей богослужебной жизни» [7]. При этом он, ссылаясь на Иустина 
Философа, Максима Исповедника, Григория Паламу и ряд других авторов, от-
мечает связь литургии и катехизации. Однако при этом говорит о постепенном 
«расцерковлении быта». Естественно, это говорит о необходимости изъяснения 



168

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Источники толкования богослужения  
и их миссионерский потенциал

православного богослужения. Тем более, что такое изъяснение имеет прямое от-
ношение к практике миссионерских богослужений. 

Говоря об истории объяснения богослужения, мы должны отметить ключе-
вую роль работ преподобного Максима Исповедника «Мистагогия» и Николая 
Андидского «Протеория». Начать нужно с текста Николая Андидского. Дан-
ный текст оформляется в XI в. и представляет собой систематический подход к 
толкованию богослужения. Вероятнее всего, текст был окончательно оформлен 
учеником Николая Теодором. Книга предназначалась для клира в первую оче-
редь. Текст, по мнению ряда исследователей, является компилятивным, вклю-
чая в себя комментарии на богослужение от других авторов. В их числе можно 
выделить комментарии Максима Исповедника и Германа Константинопольско-
го. Датой написания комментария обычно считают промежуток между 1054 
и 1067  гг. Николай показывает литургию как серию образов, изображающих 
жизнь Христа в правильном порядке. Он говорит: «Значение литургии не всег-
да легко понять. Ибо если каждый верующий должен знать, что весь обряд Свя-
той Литургии – это исполнение всех спасительных провидений о нас, истинном 
Боге и Спасителе Иисусе Христе... также верно, что все действия в литургии 
должны пониматься как отсылка к двум или трем событиям, произошедшим в 
то время» [1]. Детально мы не будем рассматривать все образы, к которым при-
бегает автор, остановимся скорее на значении этого текста для формирования 
толкования богослужения. 

Как мы отмечали ранее, другим важным текстом для истории толкования яв-
ляется «Мистогогия» Максима Исповедника. Текст фиксирует богослужение 
доиконоборческого периода. В тексте автор подробно рассматривает не только 
само богослужение, но и храмовое пространство как место преображения Бога. 
Исследователь данного текста протоиерей Виталий Грищук говорит о том, что 
текст Максима Исповедника крайне схож с традицией Дионисия Ареопагита. 
Текст разделен на две неравные части. Текст был написан между 628 и 630 гг. и 
относится к значительно более позднему периоду новосавваитского синтеза [6].

Сравнительный анализ этих двух текстов позволяет сделать целый ряд вы-
водов. Во-первых, мы видим смещения акцентов с эсхатологического ожидания 
пришествия Христа к образам реалистичности и анализу жизни и искупитель-
ной жертвы Христа. Во-вторых, постепенно уходит из внимания идея обожения. 
В-третьих, участники литургии становятся не обитателями пришествия, а хра-
нителями памяти о Христе. Исследователь данной темы Антипина Ю.Н. пишет: 



169

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Источники толкования богослужения  
и их миссионерский потенциал

«Выражаясь метафорически, перенесение акцента на земной путь Спасителя 
приземляет Церковь» [1].

Переходя к истории толкового богослужения на Руси, мы должны отметить че-
тыре важных источника, а именно: «Толковая Служба», «Кормчая книга», «Скри-
жаль», «Новая Скрижаль». Однако каждая из названых выше книг имеет свою 
историю, содержание, а также историческую значимость, о которой необходимо 
сказать отдельно. 

Первым по хронологии является документ, который носит название «Толко-
вая служба». Текст появился в процессе работы русских книжников над «Корм-
чей книгой». Текст толковой службы является весьма компилятивным. Наибо-
лее поздними являются списки конца XVI–XVII вв. При этом есть определенная 
сложность в том, какой именно сборник текстов следует считать толковой книгой. 
Наиболее оптимальной является интерпретация профессора Красносельцева. Он 
пишет: «Толковой службой распространённую в кормчих русского издания XV–
XVII вв. сборник. Сборники эти включают толкование на литургию. Именно на 
эти сборники ссылаются, называя их авторитетными источниками 7-20 глав Сто-
главого собора» [3, C. 59]. В тексте данного документа мы также наблюдаем ряд 
разделов, которые описывают и объясняют символику церковной утвари, священ-
нических одежд, а также непосредственно богослужения. Общая логика описа-
ния толкования богослужения подчинена следующей логике: во-первых, подроб-
ное описание обрядов, во-вторых, толкование описываемых обрядов, в-третьих, 
описание песнопений, которые поются в качестве сопровождения к обрядам. При 
этом детали описания богослужений значительно шире и предлагают в том числе 
те элементы чинопоследования, которые со временем вышли из употребления. 
При этом комментарии состоят не только из авторских комментариев, но и из 
компиляции мнений разных богословов, в частности, Исихия Иерусалимского. 

Исследователь данного труда Афанасьева пишет: «Толковая служба была наи-
более полным объяснением литургических обрядов в Древней Руси, но она не 
дает очень четкого и рационального понимания литургии, не говоря уже о других 
службах, которые вообще не были освещены. С другой стороны, любопытство 
русских к этой теме было очень велико. Поэтому в древнерусской литературе, 
особенно в XVI веке, мы часто встречаем статьи, обычно небольшого размера, 
в которых говорится о толковании отдельных богослужебных действий. Такого 
рода объяснения были вызваны различными искажениями в области ритуалов» 
[3, C. 59]. Однако, по ее мнению, объяснение богослужения в данном тексте не 



170

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Источники толкования богослужения  
и их миссионерский потенциал

было исчерпывающим и нуждалось в дополнениях и исправлениях, которые де-
лались разными авторами, в том числе и Максимом Греком. При этом точное 
истолкование богослужения имело значительную роль для дальнейшей истории, 
поскольку, как мы знаем, именно реформы обрядов привели к весьма болезнен-
ному церковному расколу между Патриархом Никоном и старообрядцами. 

Следующим документом, который представляет толковое объяснение богос-
лужения, является «Кормчая книга». В литературе данный текст также встреча-
ется под названиями «Номоканон» или «Пидалион». Хронологически процесс 
создания кормчей книги был крайне долгим, так, с одной стороны, в XV – начале 
XVI веков наблюдается появление целого ряда редакций «Кормчей книги». Самая 
последняя редакция выходит в 1816 году, однако уже к 1839 году издание счита-
ется устаревшим в вопросах церковных канонов и судов [4]. На ее место прихо-
дит «Книга правил». Последняя представляет собой сборник единых поместных 
канонов (правил) Русской Православной Церкви и древних канонов, принятых на 
Вселенских соборах [2, C. 16-18]. 

Для нашего исследования важно заметить, что именно «Книга правил» является 
основным источником канонического права РПЦ. Данный компилятивный текст 
содержит в себе ряд толкований на чинопоследование, каноническое обоснование 
тех или иных действий. Однако отдельно толкование литургии в нем отсутству-
ет. В связи с этим использовать данный источник можно только для прояснения 
историко-юридической интерпретации богослужебных действий. Афанасьева за-
мечает: «Кормчие также использовались непосредственно для обучения будущих 
священников. Создание блока литургических толкований, очевидно, служило 
именно этой цели. Предполагается, что ученики должны были запоминать литур-
гические толкования и символические значения различных предметов церковного 
убранства и отвечать на вопросы экзаменаторов» [2, C. 17].

Завершающим в блоке славянских и русских текстов, толкующих богослуже-
ние, можно считать «Скрижаль» и «Новую скрижаль». Текст «Скрижали» пред-
ставляет собой перевод сочинения Паисия, епископа Константинопольского, 
сделанный в XVII в. В тексте при анализе богослужения присутствует синтез 
канонического права и богословия. Так богослужение объясняется через христо-
логический взгляд, что отчасти сближает данный труд с текстами Максима Ис-
поведника и Николая Андидского. По мнению исследователя данного текста Т. 
Сидаша «Скрижаль» использовалась в первую очередь как обучающая литерату-
ра для клира. В тексте описываются символическое объяснение роли архиерея, 



171

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Источники толкования богослужения  
и их миссионерский потенциал

клира, суждение об церковной утвари и богослужении. 
Однако сам текст был крайне сложен для понимания. Сидаш пишет: «Чтобы 

воспроизвести текст «учительной» книги, а не набор букв и слов, его составляю-
щих, нам просто-таки пришлось по-новому членить громоздкие риторические 
периоды, отделяя, по возможности, одно высказывание от другого и устанавливая 
типы и границы синтаксических связей в предложении... Напечатать такую кни-
гу – значило попытаться понять ее содержание. Понимание же, восприятие смыс-
лов – процесс, естественно, субъективный. Поэтому редактор заранее просит у 
читателя прощения за возможные «темные места» в тексте, оставшиеся непро-
ясненными, и за известную долю субъективности в осмыслении оригинальной 
авторской теодицеи» [9]. Ели оценивать толкование богослужения, то очевидно, 
что автор стоит на принципах символического толкования, заложенных Макси-
мом Исповедником и Симеоном Солунским.

Сложность в восприятии текста «Скрижали» была очевидна представителям 
Церкви. Важной личностью в развитии традиций и идей, заложенных в «Скрижа-
ли», является архиепископ Вениамин (Краснопевков-Румовский), составивший 
в 1803 году текст «Новая Скрижаль». Полное название документа «Новая скри-
жаль, или Объяснение о церкви, о литургии и всех службах и утварях церков-
ных». Сам текст при жизни автора издавался трижды и был признан важнейшим 
сочинением по литургике. 

Комментируя свой текст, архиепископ говорит: «Многие благочестивые хри-
стиане искали средств к просвещению ума светом разумения таинственной силы 
и сущности священнодействия, и, не находя пособия соответственных своим же-
ланиям, принуждены были черпать общие сведения о Церкви, священнослуже-
нии и всем касающимся сих важных предметов единственное из книги, давно 
изданной и именуемой «Скрижаль». Но в ней как в таблице, содержащей только 
оглавление предметов с кратким их объяснением, не находили для жаждущей 
души всей достаточной пищи. Удовлетворение такой жажды христиан, желаю-
щих глубже вникнуть в глубь церковных постановлений, издается в свет сия «Но-
вая скрижаль». Так названая не столько по значению слова той древней скрижали, 
сколько по сходству порядка и предметов в ней содержащихся со всевозможным 
притом изъяснением всего священослужения и всех церковных утварей» [5, C.7]. 
Структурно текст разделен на три части, связанные с толкованием церковной ие-
рархии, облачений, церковного убранства, чинопоследования литургии. Важно 
отметить, что в тексте присутствует, помимо всего прочего, толкование архие-



172

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Источники толкования богослужения  
и их миссионерский потенциал

рейского требника. Автор сочинения подчеркивает, что его идейными вдохно-
вителями были труды Симеона, епископа Солунского и св. Германа, патриарха 
Цареградского.

Проведенный анализ источников толкования богослужения показывает, что 
стремление к пониманию богослужения было всегда в Церкви, на всех этапах 
ее существования. Причины этого весьма корректно изложены в учебнике мис-
сиологии, где говорится о том, что любое богослужение миссионерское по своей 
природе. В этом же пособии говорится о том, что настоящей экзегезой богос-
лужения является проповедь [8]. Вместе с этим важно отметить, что нынешняя 
позиция Русской Православной Церкви вполне созвучна с этим миссионерским 
посылом. В постановлениях архиерейского собора 1994 и 2009 гг. говорится о 
необходимости возрождения миссионерских литургий [10]. Однако для возрож-
дения этой традиции необходимо не просто составить комментарий, но и учесть 
весьма обширный опыт изъяснения богослужения, который имеется в нашей тра-
диции. Именно таким опытом являются описанные в данной статье источники. 

Библиография
1.	 Антипина Ю.Н. Развитие литургического символизма и его влияние на пе-

реживание Таинства: «Мистагогия» прп. Максима Исповедника и «Протеория» 
Николая Андидского. [Электронный ресурс]: URL.: https://elibrary.ru/download/
elibrary_30265427_10903298.pdf (Дата обращения. 12.10.2025)

2.	 Афанасьева Т.И. Древнеславянский перевод литургии в рукописной тра-
диции XI-XVI вв. Автореф. дис. ... д. филол. н. М., 2012. С. 16-18

3.	 Афанасьева Т.И., Состав, источники и этапы формирования толковой 
службы. СПб. 2015. - 345 с. 

4.	  Белякова Е. В. К вопросу о первом издании Кормчей книги // Вестник цер-
ковной истории. 2006. № 1. [Электронный ресурс]:   URL.: https://www.sedmitza.
ru/data/188/984/1234/Vest1_131-150.pdf (Дата обращения. 12.10.2025)

5.	 Вениамин (Краснопевков-Румовский)) архиеп. Новая Скрижаль или объ-
яснение о Церкви, о литургии, и о всех службах и утварях церковных, Вениами-
на, архиепископа Нижегородского и Арзамасского (1739-1811). В четырех частях. 
М.: Издательство Православного братства святителя Филарета, Митрополита 
Московского, 1999. - 464 с. 

6.	 Грищук В. прот., «Мистагогия» преподобного Максима Исповедника как 
свидетельство о литургии Константинополя в доиконоборческий период [Элек-



173

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Источники толкования богослужения  
и их миссионерский потенциал

тронный ресурс]:   URL.: https://spbda.ru/publications/protoierej vitalij grishchuk 
mistagogiya prepodobnogo maksima ispovednika kak svidetelstvo-o-liturgii-
konstantinopolya-v-doikonoborcheskij-period

7.	  Киприан (Керн) архиеп., Евхаристия. [Электронный ресурс]: URL.: https://
azbyka.ru/otechnik/Kiprian_Kern/evharistija/1 (Дата обращения. 12.10.2025)

8.	 Миссиология. Учебное пособие. Издание 2-е, исправленное и дополнен-
ное. М.: Миссионерский отдел Русской Православной Церкви. [Электронный 
ресурс]: - URL.: https://azbyka.ru/otechnik/missiya/missiologija-uchebnoe-posobie/ 
(Дата обращения. 12.10.2025)

9.	 Сидаш. Т. Г., Скрижаль. Акты соборов 1654, 1655, 1656 годов. [Электрон-
ный ресурс]: - URL.: https://azbyka.ru/otechnik/bogoslovie/skrizhal-akty-soborov-
1654-1655-1656-godov/ (Дата обращения. 12.10.2025)

10.	  Смулов А. М. Особенности миссионерского богослужения в современ-
ной жизни Русской Православной Церкви // Гуманитарное пространство. 2022. 
№3. [Электронный ресурс]: - URL.: https://cyberleninka.ru/article/n/osobennosti-
missionerskogo-bogosluzheniya-v-sovremennoy-zhizni-russkoy-pravoslavnoy-tserkvi 
(дата обращения: 11.11.2025).



174

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Экуменическая молитва и дух антихриста: богословское 
осмысление с позиций православной традиции

УДК 27-75
Чтец Неживой Илья Николаевич 

магистрант 2 курса Белгородской Православной 
Духовной семинарии (с м/н), 

Россия, г. Белгород 
harisonejohn@gmail.com

Экуменическая молитва и дух антихриста: богословское осмысление 
с позиций православной традиции

Аннотация. В статье рассматривается феномен экуменической молитвы с по-
зиций православного богословия и святоотеческой традиции. Автор анализирует 
духовно-догматические основания молитвенного общения в Церкви, сопоставляя 
их с современными экуменическими практиками, получившими широкое распро-
странение в христианском мире XX–XXI вв. Особое внимание уделяется богос-
ловской критике идеи «общей молитвы» представителей различных конфессий 
как формы религиозного синкретизма, противоречащей учению о чистоте веры и 
границах Церкви. Раскрывается понимание экуменизма как духовного явления, в 
котором обнаруживаются признаки «духа антихриста» – духа лжи, компромисса 
и подмены истины. В работе делается вывод о недопустимости совместной мо-
литвы православных с инославными, поскольку она искажает природу Церкви 
как Тела Христова и ведёт к утрате исповеднического характера православной 
веры. Статья подчёркивает необходимость духовной трезвости, догматической 
твёрдости и верности православной традиции в условиях нарастающих процес-
сов глобального религиозного объединения.

Ключевые слова: Православие, экуменизм, молитва, дух антихриста, святоо-
теческое наследие, синкретизм, догматическая истина, границы Церкви.



175

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Экуменическая молитва и дух антихриста: богословское 
осмысление с позиций православной традиции

reader Nezhivoy Ilya Nikolaevich, 
2nd year Master's student at the Belgorod Orthodox 

Theological Seminary (with an m/n), 
Russia, Belgorod

harisonejohn@gmail.com

Goals of education in a modern Orthodox gymnasium

Abstract: The article examines the phenomenon of ecumenical prayer from the 
perspective of Orthodox theology and the patristic tradition. The author analyzes the 
spiritual and dogmatic foundations of prayer communication in the Church, comparing 
them with modern ecumenical practices that have become widespread in the Christian 
world of the XX–XXI centuries. Special attention is paid to the theological criticism of 
the idea of “common prayer” of representatives of various faiths as a form of religious 
syncretism that contradicts the doctrine of the purity of faith and the boundaries of 
the Church. The understanding of ecumenism as a spiritual phenomenon is revealed, 
which reveals signs of the “spirit of the Antichrist” — the spirit of lies, compromise 
and substitution of truth. The paper concludes that it is unacceptable for Orthodox 
Christians to pray together with non-Orthodox Christians, since it distorts the nature 
of the Church as the Body of Christ and leads to the loss of the confessional character 
of the Orthodox faith. The article emphasizes the need for spiritual sobriety, dogmatic 
firmness and fidelity to the Orthodox tradition in the context of the growing processes 
of global religious unification.

Keywords: Orthodoxy, ecumenism, prayer, the spirit of the Antichrist, patristic her-
itage, syncretism, dogmatic truth, boundaries of the Church.

В современном религиозном мире идея экуменизма, то есть стремления к един-
ству христиан, вызывает неоднозначные отклики. Особенно острой становится 
тема совместных молитв с представителями иных конфессий, что воспринима-
ется рядом православных богословов как возможное проявление «духа антихри-
ста», духа подмены истины ложным единством. Экуменическое движение, воз-
никшее в начале прошлого столетия как попытка преодолеть разделения между 
христианскими конфессиями, со временем приобрело широкий богословский и 
культурный масштаб.



176

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Экуменическая молитва и дух антихриста: богословское 
осмысление с позиций православной традиции

В его рамках были выработаны новые формы межхристианского диалога, со-
вместных конференций, богословских комиссий и молитвенных встреч. Однако в 
православной традиции эти явления вызывают не только интерес, но и серьёзные 
богословские возражения, связанные, прежде всего, с опасностью утраты догма-
тической истины ради внешнего согласия.

Священное Писание ясно говорит о том, что единство Церкви есть не плод 
человеческих соглашений, но дар Святого Духа, совершаемый «в истине» [1, с. 
1626]. Христос молился «Да будут все едино, как Ты, Отче, во Мне, и Я в Тебе, так 
и они да будут в Нас едино, – да уверует мир, что Ты послал Меня» [1, с. 1657]. 
Но это единство основывается на исповедании единой веры и единого крещения 
«Один Господь, одна вера, одно крещение» [1, с. 1771]. Отсюда следует, что под-
линное христианское единство невозможно вне истины и покаяния, а попытки 
достичь его на уровне лишь внешнего единства могут привести к богословскому 
и духовному искажению.

Особое место в этом контексте занимает вопрос о совместной молитве пред-
ставителей различных конфессий, явлении, получившем название экуменической 
молитвы. Для православного сознания молитва является не просто формой религи-
озного общения, но актом исповедания веры. Поэтому совместное моление с теми, 
кто пребывает вне полноты церковного Предания, воспринимается как нарушение 
принципа единства в истине и как духовная подмена. В этом контексте экумени-
ческая молитва может рассматриваться как практическое проявление тенденции к 
универсалистскому религиозному сознанию, характерному для духа эпохи, стремя-
щегося к объединению всего человечества вне покаяния и догматической истины.

Такой универсализм в православной эсхатологии связывается с действием 
«духа антихриста», который, по слову апостола Иоанна Богослова, уже действу-
ет в мире, «а всякий дух, который не исповедует Иисуса Христа, пришедшего 
во плоти, не есть от Бога, но это дух антихриста, о котором вы слышали, что он 
придёт и теперь есть уже в мире» [1, с. 1712]. Этот дух проявляется в стремле-
нии заменить живое общение со Христом внешними формами единства и в под-
мене духовной истины психологическим или гуманистическим объединением. 
Господь говорит: «Я пришел во имя Отца Моего, и не принимаете Меня; а если 
иной придет во имя свое, его примете» [1, с. 1629-1629]. Поэтому исследование 
феномена экуменической молитвы с богословской точки зрения неизбежно вклю-
чает эсхатологический и духовно-нравственный аспект, различение между под-
линным единством во Христе и ложным единением вне Него.



177

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Экуменическая молитва и дух антихриста: богословское 
осмысление с позиций православной традиции

Цель настоящего исследования – богословское осмысление экуменической мо-
литвы в контексте православной экклесиологии и эсхатологии, выявление её духов-
ных и догматических оснований, а также определение критериев, по которым раз-
личается единство во Христе от псевдоединства, свойственного духу антихриста.

Экуменическое движение в контексте современности
Современное экуменическое движение возникло в начале XX века в рамках про-

тестантской миссионерской активности и гуманистических идей универсального 
христианского братства. Его идейным предшественником можно считать проте-
стантскую миссионерскую конференцию в Эдинбурге (1910 г.), где впервые была 
сформулирована цель «восстановления единства всех христиан ради общего сви-
детельства миру». Позднее эти усилия оформились в создании Всемирного совета 
церквей (ВСЦ) в 1948 г., в который вошло большинство протестантских и англи-
канских сообществ, а также представители некоторых православных Церквей.

Экуменизм исходит из убеждения, что разделения между христианами явля-
ются историческими и культурными, а не догматическими, и что путь к единству 
лежит через «взаимное признание» и «совместное свидетельство миру». Однако 
подобное понимание единства с самого начала вызывало богословские возраже-
ния со стороны православного богословия. Это различие между православным 
пониманием единства и экуменическим подходом имеет принципиальное значе-
ние. Если в православии единство понимается как внутреннее бытие Церкви во 
Христе, то в экуменическом дискурсе оно трактуется как цель, которую можно 
достичь человеческими усилиями и компромиссами.

Участие представителей православных Церквей в экуменическом диалоге на-
чалось в 1920-е годы, когда Константинопольский патриархат опубликовал по-
слание «Ко всем Церквам Христовым повсюду» 1920 г., где предлагалось рассма-
тривать прочие христианские конфессии как «соработников» и «братьев». Этот 
документ фактически положил начало православному участию в экуменизме. 
Русская Православная Церковь (особенно после Второй мировой войны) вступи-
ла в диалог с ВСЦ, видя в этом возможность для миссионерского свидетельства 
и защиты верующих в условиях секулярного мира. Однако внутри самой право-
славной среды с самого начала существовали серьёзные богословские споры о 
допустимости и пределах такого участия.

Уже в 1960–1970-е годы ряд богословов (в частности, архим. Серафим (Алек-
сиев), архим. Рафаил (Карелин), иером. Серафим (Роуз)) указывали, что участие 



178

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Экуменическая молитва и дух антихриста: богословское 
осмысление с позиций православной традиции

в экуменизме допустимо только как миссионерское свидетельство истины, но не 
как признание равенства конфессий.

«Христианский» экуменизм в своем наилучшем варианте представляет собой 
искреннее и понятное заблуждение протестантов и католиков, – заблуждение, ко-
торое заключается в том, что они не умеют понять, что видимая Церковь Христо-
ва уже существует и что они находятся вне ее [6]. 

Особую остроту в православной полемике вызывает вопрос совместной молит-
вы с представителями иных христианских общин. С точки зрения православного 
учения о Церкви, молитва – это акт литургического единения в Духе Святом, кото-
рый возможен только внутри Евхаристического Тела Христова. Поэтому совмест-
ная молитва с теми, кто не пребывает в евхаристическом общении, воспринимается 
как нарушение канонических норм. Апостольские правила (в частности, 11-е и 65-е) 
прямо запрещают совместные молитвы. «Если кто-нибудь, будучи клириком, помо-
лится вместе с изверженным клириком, да будет и сам извержен» [6]. «Если кто из 
клира, или мирянин, в синагогу иудейскую или еретическую войдет помолиться: да 
будет и от чина священного извержен, и отлучен от общения церковного» [6].

Эти канонические постановления отражают не «нетерпимость», а онтологи-
ческое различие между церковным и внецерковным состоянием. Молитва пред-
полагает общение в Духе Святом; следовательно, участие в совместной молитве 
с теми, кто находится вне полноты истины, есть не акт любви, а акт догматиче-
ского безразличия.

Святой праведный Иоанн Кронштадтский говорил, что «молитва – это дыхание 
духовное; и молясь, мы дышим Духом Святым» [4]. Святой Феофан Затворник 
писал: «Есть молитва – живёт дух; нет молитвы – нет жизни в духе» [12]. Святой 
апостол Иуда в своем Соборном послании говорит: «А вы, возлюбленные, нази-
дая себя на святейшей вере вашей, молясь Духом Святым» [1, с. 1717].

Тем не менее, в последние десятилетия практика экуменических молитвенных 
собраний стала весьма распространённой, особенно в странах Западной Европы 
и Америки. Примером такой молитвы является экуменическая молитва в Ассизи, 
организованная папой Иоанном Павлом II, на которой, помимо представителей 
различных христианских конфессий, были еще представители разных религий. 
Эти богослужебные формы часто сопровождаются призывами к «единству во 
многообразии» и «взаимному признанию крещения». Однако с православной 
точки зрения такое единство оказывается внешним и психологическим, не имею-
щим оснований в таинственной жизни Церкви.



179

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Экуменическая молитва и дух антихриста: богословское 
осмысление с позиций православной традиции

Экуменическая молитва, как правило, проводится в формате совместных моле-
ний за мир, благоденствие или общие гуманитарные цели. На первый взгляд это 
выглядит безобидно, однако с точки зрения православной духовности молитва 
предполагает исповедание веры и участие в таинственном теле Церкви. Совмест-
ная молитва с инославными в православной перспективе подменяет литургиче-
ское и духовное единство внешним согласием. Таким образом, экуменическая 
молитва становится символом псевдоединства, которое, хотя и привлекает людей 
к общему чувству, но не соединяет их с Христом.

С богословской точки зрения опасность экуменической молитвы заключает-
ся не столько в нарушении канонов, сколько в постепенной утрате различения 
между истиной и ложью. Под предлогом «любви» и «толерантности» часто про-
исходит подмена понятий: истина начинает восприниматься как препятствие к 
единству, а догматическая строгость как форма фанатизма. Протоиерей Георгий 
Флоровский утверждал, что «Истинное единство может осуществиться только в 
Истине» [2]. То есть в полноте и в силе, а не в слабости и недостаточности. 

Таким образом, экуменическое движение, начавшееся с искреннего стремле-
ния к восстановлению братского общения, постепенно стало частью широкой 
культурной тенденции, религиозного синкретизма и универсализма, в котором 
различия между истиной и заблуждением теряют значение. Этот процесс во мно-
гом созвучен тому, что апостол Павел называл «тайной беззакония» [1, с. 1790], 
то есть духовной подготовкой мира к господству духа антихриста.

В православной традиции Церковь понимается как мистическое Тело Хри-
стово, существующее в полноте Таинств, Истины и Духа Святого. Это единство 
внутреннее, духовное, а не организационное или политическое. Апостол Павел 
в первом послании к Коринфянам призывал к единству, говоря: «Умоляю вас, 
братия, именем Господа нашего Иисуса Христа, чтобы все мы говорили одно, 
и не было между вами разделений, но чтобы вы соединены были в одном духе 
и в одних мыслях» [1, с. 1735]. Таким образом, православная экклесиология не 
сводится к внешнему объединению христиан, но подразумевает сопричастность 
к Христу и к Таинствам, что является внутренней сутью Церкви.

Документ, принятый Юбилейным архиерейским собором РПЦ в 2000 г., – 
«Основные принципы отношения Русской Православной Церкви к инославию», 
подчеркивает: «Единство Церкви есть прежде всего единство и общение в Таин-
ствах. Но подлинное общение в Таинствах не имеет ничего общего с практикой 
так называемого «интеркоммуниона». Единство может осуществиться только в 



180

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Экуменическая молитва и дух антихриста: богословское 
осмысление с позиций православной традиции

тождестве благодатного опыта и жизни, в вере Церкви, в полноте таинственной 
жизни в Духе Святом» [7].

Эта аксиома имеет критическое значение для оценки экуменизма: если единство 
в истине отсутствует, внешнее согласие является лишь формой социального или 
психологического объединения, а не церковным единством в истинном его смысле. 
Православные каноны строго различают общение с членами Церкви и участие вне 
её. Так, 45-е апостольское правило запрещает совместную молитву с еретиками 
и раскольниками. Православная Церковь всегда признаёт только внутрицерковное 
единство во Христе, и всякое взаимодействие с теми, кто находится вне полноты 
таинств, рассматривается как исключение, требующее духовной осторожности.

45-е апостольское правило гласит: «Епископ, или пресвитер, или диакон, с ере-
тиками молившийся только, да будет отлучен. Аще же позволит им действовать 
что-либо, яко служителям Церкви: да будет извержен» [6]. Следовательно, мо-
литвенное общение возможно только в пределах Церкви, где присутствует пол-
нота истины. Совместная молитва с инославными может стать формой духовного 
компромисса, ибо духовная реальность молитвы определяется не количеством 
участников, а их сопричастностью Христу и Таинствам.

Святитель Иоанн Златоуст писал: «Пути нечестия многочисленны, а путь ис-
тины один» [5]. Православное учение о Церкви устанавливает жёсткие границы 
единства: оно возможно только во Христе и через участие в Таинствах, а любые 
попытки «универсального согласия» вне истины ведут к духовной опасности.

Апостол Иоанн Богослов первом Соборном послании также говорит: «Возлю-
бленные, не всякому духу верьте, но испытывайте духов, от Бога ли они, потому 
что много лжепророков появилось в мире» [1, с. 1712]. Эта заповедь устанавли-
вает обязательный критерий духовной трезвости: способность различать, какие 
духовные влияния ведут к истине, а какие – к заблуждению. Святой Апостол 
Павел во Втором послания к Фессалоникийцам прямо связывает ложные духов-
ные влияния с проявлениями антихриста: «Ибо тайна беззакония уже в действии, 
только не совершится до тех пор, пока не будет взят от среды удерживающий 
теперь» [1, с. 1790].

Апостол дает понять, что прежде – Второго пришествия Христа произойдут 
два ключевых события. Первое это апостасия, то есть отпадение от истинной 
веры и явление человека беззакония. При этом апостол вводит понятия «удержи-
вающий» и «тайна беззакония», которые отражают скрытую и при этом активную 
духовную реальность. Тайна беззакония – это духовная сила зла, имеющая свою 



181

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Экуменическая молитва и дух антихриста: богословское 
осмысление с позиций православной традиции

псевдодуховность и действующая уже и в апостольское время, но пока не проя-
вившаяся в полноте. Это искаженная форма бытия, ложное откровение в котором 
сатана подражает Богу и всеми силами пытается приблизить мир к апостасии. Но 
Церковь, живущая Духом Святым, и остается тем удерживающим принципом, 
с греческого «катехоном», который не дает злу обрести окончательную власть. 
Поскольку каждый православный христианин должен быть носителем этой 
удерживающей силы через сохранение чистоты веры. Экуменическая молитва, 
напротив, рассматривается как нарушение этой канонической чистоты, а само 
экуменическое явление проявляет отрицательную катехоническую функцию, по-
скольку направленно на ослабление «удерживающего».

Православная экклесиология ясно различает подлинное единство и внешнее. Эку-
меническая практика, если она не учитывает догматические и канонические ограни-
чения, может привести к духовной иллюзии, когда внешнее братство воспринимается 
как реальное единство. Понимание этих границ является ключевым для последую-
щего осмысления феномена «духа антихриста» в современном контексте.

В православном понимании Церковь – это Тело Христово, где прибывает пол-
нота Божественной благодати. Она не может быть разделена в своем существе. 
Экуменическая практика исходит из представления о том, что все христианские 
конфессии – это части одной Церкви. Это мнение выразилось в так называемой 
теории ветвей, которая противоречит православному экклесиологическому по-
ниманию единства Церкви.

Для Православной Церкви участие в экуменическом движении допустимо лишь 
как форма свидетельства об истине в православном ключе, а не как равенство мо-
литвы или догматических позиций. А сам диалог возможен только при сохранении 
верности Символу веры и преданию Церкви: «Итак, братия, стойте и держитесь 
Предания, которым вы научены или словом или посланием нашим». [1, с. 1790].

Сочетание истины и любви является ключом к подлинному христианскому 
единству. Истина без любви превращается в фанатизм, а любовь без истины в 
синкретизм, который ведет к потере христианской идентичности и разрушению 
догматического сознания.

Таким образом, анализируя современную тенденцию экуменических диалогов 
и молитв, можно прийти к выводу о том, что данные явления являются начальны-
ми формами религиозного синкретизма. Но и эти формы проявляются не только в 
религиозной среде, а и в культурной благодаря популяризации идеи о том, что все 
религии говорят об одном. Эта идея основана на доктрине всеобщего примире-



182

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Экуменическая молитва и дух антихриста: богословское 
осмысление с позиций православной традиции

ния, так называемый апокатастасис, который был осужден на Пятом Вселенском 
соборе в 553 году, который говорит о том, что в конце времен все существа будут 
спасены и что Бог в конечном счете восстановит все творение, устранив вечное 
наказание. Согласно православному пониманию человек свободен в своем выбо-
ре принять или отвергнуть Бога. А всеобщее спасение подменяет личную ответ-
ственность, делая выбор человека условным. Также здесь просматривается связь 
с некоторыми положениями пелагианства, ереси V века, которая была осуждена 
на Третьем Вселенском соборе. Согласно пелагианской доктрине, человек сам 
способен добиться совершенства, то есть здесь делается опора на человеческие 
усилия вместо действия благодати. Самообожествление и отказ от зависимости 
от Бога в пелагианстве и упование на человеческие методы и силы вместо дей-
ствия Святаго Духа в экуменизме находят свои параллели.

Экуменизм проистекает из идей религиозного безразличия и отказа от догматиз-
ма. Он наносит вред православному мировоззрению, подрывая веру в исключитель-
ный статус Православной Церкви как единственного пути к спасению и притупляя 
четкость и ясность учения о спасении [2]. В тоже самое время экуменическая молит-
ва подменят истину жестом вежливости, и вместо того, чтобы свидетельствовать об 
истине, создает лишь призрачный ее образ и ведет к духовному релятивизму.

Ведь молитва – это акт исповедания веры, и молиться вместе – значит испове-
довать одного и того же Бога с признанием догматических истин вероучения. И 
если этого нет, молитва теряет истину и становится формальной.

Поэтому участие в экуменических молитвах может рассматриваться лишь 
как наблюдение и присутствие без соучастия, но не как совместное богослуже-
ние или совместное обращение к Богу. Православие не отвергает диалог и со-
трудничество с инославными в гуманитарной, культурной и социальной сферах. 
Православная критика основывается не на изоляционизме, а на верности истине. 
Истинное единство не создается совместными обрядами, а достигается возвра-
щением к апостольской вере.

Библиография
1.	 Библия: Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета: в русском 

переводе с приложениями. - 4-е изд. - Брюссель: Жизнь с Богом, 1989. - 2544 с.
2.	 Георгий Флоровский, прот. Проблематика христианского воссоединения // 

Путь. 1933. № 37. Приложение. [Электронный ресурс]. – URL: https://runivers.ru/
bookreader/book59486/#page/1/mode/1up (дата обращения 29.10.2025).



183

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Экуменическая молитва и дух антихриста: богословское 
осмысление с позиций православной традиции

3.	 Георгий Флоровский, прот. Свидетельство Истины// Путь. 1933. № 37. 
Приложение. [Электронный ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Georgij_
Florovskij/svidetelstvo-istiny/3_6 (дата обращения 29.10.2025).

4.	 Иоанн Кронштадтский, св. прав. Симфония по творениям святого [Элек-
тронный ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/simfonija-
po-tvorenijam-svjatogo-pravednogo-ioanna-kronshtadtskogo/137#source (дата обра-
щения 29.10.2025).

5.	 Иоанн Златоуст, свт. Беседы на Послание к Римлянам [Электронный 
ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Zlatoust/besedy-na-poslanie-k-
rimljanam/3 (дата обращения 29.10.2025).

6.	 Никодим Святогорец, прп. (Калливурцис). Пидалион. Правила Православ-
ной Церкви с толкованиями. Том 1. Правила Святых Апостолов [Электронный 
ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Nikodim_Svjatogorets/pidalion-pravila-
pravoslavnoj-tserkvi-s-tolkovanijami-tom-1-pravila-svjatyh-apostolov/4#source (дата 
обращения 29.10.2025).

7.	 Основные принципы отношения Русской Православной Церкви к ино-
славию [Электронный ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/dokumenty/
osnovnye-printsipy-otnoshenija-russkoj-pravoslavnoj-tserkvi-k-inoslaviyu/#source 
(дата обращения 29.10.2025).

8.	 Попович Иусти, преп. Православная Церковь и экуменизм [Электронный 
ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Iustin_Popovich/pravoslavnaja-tserkov-i-
ehkumenizm/ (дата обращения 29.10.2025).

9.	 Рафаил (Карелин), архим. На камени веры. Вопросы и ответы [Электрон-
ный ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Rafail_Karelin/na-kameni-very-
voprosy-i-otvety/#0_157 (дата обращения 29.10.2025).

10.	 Серафим (Роуз). иерм. Православие и религия будущего [Электронный 
ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Serafim_Rouz/pravoslavie-i-religija-
budushhego/1_2 (дата обращения 29.10.2025).

11.	 Даниил Сысоев свящ. Курс лекций «Догматическое богословие» [Элек-
тронный ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Daniil_Sysoev/kurs-lektsij-
dogmaticheskoe-bogoslovie/ (дата обращения 29.10.2025).

12.	 Феофан Затворник, свт. Четыре слова о молитве [Электронный ресурс]. 
– URL: https://azbyka.ru/otechnik/Feofan_Zatvornik/chetyre-slova-o-molitve/ (дата 
обращения 29.10.2025).



184

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Миссионерская и просветительская деятельность 
Карельского православного братства во имя вмч. Георгия 
Победоносца в начале ХХ столетия

УДК 266
Иеромонах Ферапонт (Грязнов),

Карельская митрополия, Петрозаводская епархия,
 Олонецкий район, пос. Интерпоселок,

Важеозерский Спасо-Преображенский мужской монастырь,
магистрант 2 курса БПДС (с м/н),

feropont73@gmail.com

Миссионерская и просветительская деятельность 
Карельского православного братства во имя вмч. Георгия Победоносца 

в начале ХХ столетия

Аннотация: В начале XX века Карельское православное братство во имя ве-
ликомученика Георгия Победоносца проявило себя как важный форпост в деле 
сохранения и укрепления религиозной идентичности и православной культу-
ры среди карельского народа, а также в борьбе с панфиннизмом и утверждении 
православной веры перед лицом чуждых идеологических интенций. Его деятель-
ность была многогранной и разноплановой: миссионерская, социальная и благо-
творительная деятельность братства среди карелов была проявлением любви и 
служения ближнему в контексте Заповедей Божиих. Целью настоящего исследо-
вания является выявление основных направлений деятельности братства, оценка 
вклада братства в сохранение православной веры и русской культуры в Карелии. 
Методы исследования включают в себя: исторический метод, описательный и 
сравнительно-исторический методы, метод контент-анализа и обобщение. Вы-
водом исследования является следующее утверждение: братство было прово-
дником Божественных Истин, фактором утверждения и сохранения Православия 
среди карельского народа; миссионерская и просветительская деятельность брат-
ства была многогранна и обширна, что позволило сохранить Православие среди 
карелов в условиях панфиннизма, инославного прозелитизма.

Ключевые слова: миссия Карельского православного братства в начале ХХ в.; 
карельские миссионеры начала ХХ в.; борьба с панфиннизмом в Карелии.



185

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Миссионерская и просветительская деятельность 
Карельского православного братства во имя вмч. Георгия 
Победоносца в начале ХХ столетия

Hieromonk Ferapont (Evgeny Gryaznov), 
Karelian Metropolis, Petrozavodsk diocese,
Olonetsky district, Interposelok settlement, 

Vazheozersky Spaso-Preobrazhensky Monastery,
2nd year master's student of Belgorod Orthodox Theological Seminary,

feropont73@gmail.com

Missionary and educational activities of the Karelian Orthodox Brotherhood in 
the name of St. George the Victorious in the early twentieth century

Abstract: In the early 20th century, the Karelian Orthodox Brotherhood in the name 
of the Great Martyr George the Victorious showed itself to be an important outpost in 
preserving and strengthening religious identity and Orthodox culture among the Kar-
elian people, as well as in fighting Panfinnism and affirming the Orthodox faith in the 
face of foreign ideological intentions. Its activities were multifaceted and diverse: the 
missionary, social and charitable activities of the Brotherhood among the Karelians 
were a manifestation of love and service to the neighbor in the context of God’s Com-
mandments. The purpose of this study is to identify the main directions of the broth-
erhood’s activities and to evaluate the brotherhood’s contribution to the preservation 
of the Orthodox faith and Russian culture in Karelia. The research methods include: 
historical method, descriptive and comparative-historical methods, method of content 
analysis and generalization. The conclusion of the study is the following statement: the 
brotherhood was a guide of Divine Truths, a factor in the affirmation and preservation 
of Orthodoxy among the Karelian people; the missionary and educational activities of 
the brotherhood were multifaceted and extensive, which made it possible to preserve 
Orthodoxy among the Karelians in the conditions of pan-Orthodox proselytizing.

Keywords: mission of the Karelian Orthodox Brotherhood in the early twentieth 
century; Karelian missionaries of the early twentieth century; struggle against Panfinn-
ism in Karelia.

В начале ХХ века структура Православной Церкви органично включала в себя 
различные братства, главным признаками которых были:

- братский синодик, наличие которого означало связь с прошлыми поколения-
ми верующих, утверждение традиции;



186

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Миссионерская и просветительская деятельность 
Карельского православного братства во имя вмч. Георгия 
Победоносца в начале ХХ столетия

- устав, который определял цели, задачи братства и способы их достижения, 
осуществления деятельности;

- традиции, формирующие православную идентичность и духовный опыт из 
поколения в поколение;

- фиксированное членство, свидетельствующее о сознательном и ответствен-
ном принятии на себя обязательств перед Богом и братством;

- общность религиозных взглядов, основанная на понимании Священного Пи-
сания и Предания в контексте православной теологии;

- взаимопомощь, выражающая основной принцип христианской жизни, заклю-
чающийся в любви к ближнему в соответствии с Божественным императивом;

- стремление к религиозному образованию, отражающее потребность в углубле-
нии религиозных знаний, в осознании своей веры и необходимости ее защищать;

- активная роль мирян, свидетельствующая о понимании Церкви как тела Хри-
стова, где каждый человек, независимо от статуса, призван активно участвовать в 
церковной жизни и православной миссии [4]. 

Православные братства конца XIX – начала ХХ вв. представляли собой объе-
динения из духовенства и мирян, интегральные элементы церковной структуры, 
которые способствовали утверждению, углублению и сохранению православной 
веры и культуры в обществе. Братства в своей миссионерской и просветитель-
ской деятельности делали акцент на проповеди, убеждениях, просвещении. 

Одним из таких Братств начала ХХ века было Карельское православное брат-
ство во имя вмч. Георгия Победоносца. Было бы неверным утверждать, что исто-
риография в сфере изучения развития и деятельности данного братства весьма 
обширна, однако, тем не менее, история братства интересует многих современ-
ных исследователей. 

Так, в частности, историк, старший научный сотрудник Института языка, ли-
тературы и истории Карельского научного центра РАН М. В. Пулькин в своих ра-
ботах «Олонецкая епархия в период великих реформ 1860–1870-х гг.» [9], «Пере-
воды Евангелия на карельский язык в XIX – начале ХХ в.» [10], «Православные 
приходы на севере Карелии: этноконфессиональные аспекты пастырской деятель-
ности (вторая половина XIX – начало XX в.)» [11] рассматривает деятельность 
карельских православных братств, выявляет миссионерский аспект деятельности 
православных приходов и братств, в частности Карельского братства им. вмч. 
Георгия Победоносца, проводит обзор его переводческой деятельности, выявляет 
особенности борьбы карельских братств с панфиннизмом. 



187

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Миссионерская и просветительская деятельность 
Карельского православного братства во имя вмч. Георгия 
Победоносца в начале ХХ столетия

Доктор философии, доцент Хельсинкского университета М. А. Витухновская 
в исследовании «Карельские православные братства: формирование и первые 
годы существования» [2] рассматривает процесс возникновения и становления 
православных братств в Карелии в конце XIX – начале XX веков, анализирует 
предпосылки, детерминанты их создания (социальные, экономические и рели-
гиозные факторы, в частности, особенности местной религиозности, влияние 
русского Православия, цели православной миссии), процесс организации, со-
циальный состав братств, основные направления их деятельности и роль в жиз-
ни карельского общества. Кром того, автор указывает на проблемы и трудности, 
с которыми сталкивались карельские братства (например, нехватку квалифици-
рованных кадров, непонимание со стороны населения, инославная пропаганда 
и прочие).

Историк, старший научный сотрудник Карельского научного центра РАН Е. 
Ю. Дубровская в своих исследованиях «Противоборство панфиннизма и русского 
великодержавного шовинизма в Карелии (по материалам источников конца XIX 
– начала ХХ в.)» [6] и «Карелия начала ХХ в. глазами православного духовен-
ства» [5] рассматривает борьбу православных верующих с панфиннизмом, лю-
теранством в Карелии, анализирует процессы формирования карельских право-
славных братств, выявляя их основные принципы и направления деятельности, 
борьбу Православной Церкви с язычеством, сектантством. Автор на основании 
архивных источников, православных документов, отчетов анализирует уровень 
образования и жизни карельского населения в начале ХХ столетия, отмечает роль 
карельских православных братств в религиозной и общественной жизни Каре-
лии, в деле сохранения православной веры, развития образования и культуры, 
решения социальных проблем карельского социума.

На основании изученной литературы и источников по теме исследования мы 
можем отметить, что предпосылками создания Карельского православного Брат-
ства имени вмч. Георгия Победоносца стали социально-политическая ситуация в 
Карелии в начале XX века, рост финского национализма, инославного прозели-
тизма и их влияние на православное население Карелии. 

Православные карельские приходы первыми обратили внимание на засилье, 
активную миссионерскую деятельность протестантов и рост финского нацио-
нализма. Русская Церковь решила противостоять антиправославным интенциям 
посредством укрепления православной веры и культуры среди карелов. С этой 
целью было решено создать Карельское православное братство, инициатором 



188

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Миссионерская и просветительская деятельность 
Карельского православного братства во имя вмч. Георгия 
Победоносца в начале ХХ столетия

создания стал архиепископ Финляндский и Выборгский Сергий (Страгородский), 
которого поддержало духовенство, миряне и представители интеллигенции. 

И 26 ноября 1907 г. было создано Карельское православное братство во 
имя вмч. Георгия Победоносца. В ходе формирования братства был вырабо-
тан его устав, который ставил четкие цели, задачи и направления деятель-
ности братства. 

В первые годы особенно активно в миссионерском служении братства отли-
чился иеромонах, а затем епископ Киприан (Шнитников), который «поистине го-
рел и пламенел духом, работал, не покладая рук, для просвещения карельского 
народа. Отец Киприан выучил финский язык, познакомился с историей, нравом и 
бытом народа ... вскоре на пожертвования была построена богадельня» [14]. Отец 
Киприан занимался разработкой устава братства.

В задачи братства входило «содействие укреплению и преуспеянию Право-
славия и развитию русского национального чувства среди карел Архангельской, 
Олонецкой и Финляндской епархий путем устройства церквей, часовен, общежи-
тий при школах, приютов, домов трудолюбия; содействия улучшению материаль-
ного положения духовенства и учащих начальных школ; содействия организации 
дела православной миссии в Карелии; открытия библиотек и читален, издатель-
ство книг и брошюр духовного и патриотического содержания на карельском на-
речии; объединения молодежи и всех лучших сил карельских приходов в кружки 
и братства и содействия укреплению среди православных карел церковных и на-
родных начал. Средствами братства по уставу должны служить членские взносы 
и добровольные пожертвования» [3].

Основными направлениями деятельности братства стало миссионерское, 
просветительское, социальное служение, которое включало в себя: открытие и 
поддержку церковно-приходских школ и училищ, библиотек, издание и распро-
странение православной литературы на русском и карельском языке (апологети-
ческой, катехизаторской направленности), проведение лекций, бесед с населени-
ем Карелии. Благотворительная деятельность включала в себя сбор финансовых 
средств, книг, одежды, лекарств, продуктов для оказания помощи нуждающим-
ся, бедным приходам и обителям. Кроме того, братство помогало в реставрации, 
восстановлении, строительстве храмов [8, с. 8].

Представители братства защищали интересы православных карелов в орга-
нах местного самоуправления, оказывали противодействие их дискриминации со 
стороны финнов, протестантов, боролись с насильственной финнизацией. 



189

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Миссионерская и просветительская деятельность 
Карельского православного братства во имя вмч. Георгия 
Победоносца в начале ХХ столетия

Следует отметить, что с 1905 года финляндцы стали открыто заявлять о своих 
притязаниях на исключительный правовой статус в отношении Северо-Западной, 
Финляндской Карелии, но и пределов Русской Архангельской и Олонецкой Каре-
лии. Образовавшееся на этой почве национальное движение в Финляндии, целью 
которого было отторжение карельского населения от лона Русской Православной 
Церкви, разрыв органической связи Карелии с Россией, основанной на симфо-
нии православной веры и общей культуры, проявилось на первых порах в форме 
протестантско-финской миссионерской экспансии и лютеранского прозелитизма 
среди православных карел.

Как отмечает митрополит Григорий (Чуков), «территориальное соседство с 
Финляндией, экономическая зависимость от нее, религиозное невежество и тем-
нота народная были главными причинами и благоприятной почвой для возникно-
вения здесь панфинской опасности... не только среди финляндского общества и 
народа, но и среди русских карел, офинившихся в Финляндии, нашлось не мало 
ревнителей лютеранства и сочувствующих идее панфинства,... которые считали, 
что русская Карелия сидит во тьме и сени смертной» [3]. 

Таким образом, в Карелии возникла панфиннская угроза, панфиннско-
лютеранская опасность, которой необходимо было противостоять, чем и занима-
лись представители Карельского православного братства [6], «объединившем со 
временем всех православных деятелей Финляндской, Олонецкой и Архангель-
ской Карелии в борьбе с панфинской опасностью» [3].

Помимо этого, члены братства вели культурно-просветительскую деятель-
ность: организовывали различные мероприятия по укреплению православной 
культуры (концерты, торжества и прочее), религиозной идентичности. Также 
братства организовывали Богослужения, в которых участвовали сами и призы-
вали к этому карелов. Богослужения, торжества в дни православных праздников, 
проповеди катехизаторской, миссионерской направленности – все это формиро-
вало и укрепляло православное самосознание местного населения Карелии, по-
могало противостоять панфинско-протестантской пропаганде.

Важным направлением деятельности братства было открытие и обеспечение 
церковно-приходских школ, которые играли важную роль в образовании населения 
Карелии, особенно в сельской местности. Н. Н. Ружинская на основании архивных 
источников отмечает, что уровень нравственности, духовности и образования «па-
ствы по приходам был довольно разнообразным: в местах с преобладанием земле-
дельческого населения – народ благочестивый, посещает церкви в воскресные и 



190

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Миссионерская и просветительская деятельность 
Карельского православного братства во имя вмч. Георгия 
Победоносца в начале ХХ столетия

праздничные дни, исповедуется и причащается; места, где преобладают отхожие 
промыслы и заработки, развито торгашество – преобладают зависть, обман, сопер-
ничество и подстрекательство… нищенство как промысел» [12, с. 106].

Митрополит Григорий (Чуков) отмечает, что отсутствие школ, храмов, осо-
бенно в сельской, лесной местности, «неимение живой проповеди воспитывали 
в прихожанах чувство религиозного индифферентизма. Картина нравственной 
жизни прихода представляла много недочетов... охлаждение к храму и забвение 
важнейших православных обрядов (постов, иконопочитания, молитвы за умер-
ших и т. п.) служило благоприятной почвой для разного рода суеверий и в то же 
время создавало условия, благоприятствующие лютеранскому влиянию» [3].

Одной из причин такого низкого уровня духовности, такого религиозного со-
стояния православных карел было, по мнению митрополита Григория, слабое ин-
теллектуальное развитие, причем не только мирян, но порой и местного духовен-
ства. При этом в финляндской Карелии действовала финская высшая народная 
школа, которая была общей для финнов-лютеран и православных карел. Есте-
ственным образом, в такой школе господствовал финско-лютеранский дух пре-
подавания и воспитания, и православные ученики оказывались под давлением 
националистических и лютеранских идей. Это, в свою очередь, способствовало 
тому, что учащиеся, напитавшись этими идеями, постепенно начинали испыты-
вать симпатии в отношении панфиннизма и лютеранства.

В этой связи одной из главных задач братства было открытие православных 
школ, библиотек, просвещение и детей, и взрослых православной верой, кате-
хизация, укрепление православных карелов в Православии, а также повышение 
уровня образования духовенства, подготовка миссионерских кадров для служе-
ния в Карелии.

Кроме того, православное братство противостояло местному язычеству, кото-
рое переплелось с Православием после принятия карелами православной веры 
в XIII веке. Это переплетение произошло ввиду того, что карелы «не понимали 
церковнославянский язык и русский язык проповеди, поэтому они просто заучи-
вали церковнославянские молитвы наизусть, не понимая их смысла, и для них 
эти молитвы становились чем-то вроде магических заговоров. Это приводило к 
тому, что у карелов в гораздо большей степени, чем у русских, сохранялись язы-
ческие представления, мифология, фольклор. Были даже “книжницы”, которые 
играли порой роль колдунов и знахарей, заговаривали болезни, гадали, предска-
зывали судьбу» [13]. 



191

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Миссионерская и просветительская деятельность 
Карельского православного братства во имя вмч. Георгия 
Победоносца в начале ХХ столетия

Братство боролось с язычеством, протестантами посредством православных 
публикаций (в журналах, газетах, брошюрах), проповедей, просветительской, 
социокультурной, благотворительной деятельности. Там, где не было Храма, 
братство старалось построить его или, как минимум, организовать молитвенные 
комнаты. Миссионеры-проповедники организовывали крестные ходы, паломни-
чества, молебные пения, лекции, беседы, что способствовало укреплению веры и 
вовлечению людей в церковную жизнь. 

Братство издавало православную литературу на карельском языке, переводи-
ло православные книги, например, Новый Завет, молитвословы, богослужебные 
книги, на карельском и русском языках были изданы «евангельские чтения и на 
одном карельском языке поучения на двунадесятые праздники, также изданы на 
двух языках краткое руководство для преподавания закона Божия детям младше-
го возраста, молитвы пред причащением, наставления к правильному разумению 
Таинства Крещения» [3].

Кроме того, братство периодически созывало съезды православных русских 
деятелей. На съездах обсуждались проблемы православной миссии, распростра-
нения христианства, принимались меры по поднятию религиозно-нравственного 
уровня карел. Так, например, обсуждались проблемы, связанные с отдаленностью 
многих поселений от храмов: «отсутствие священников приводило к росту влия-
ния старообрядчества ... карел шаток в православии, но крепок в расколе» [11]; 
«карелы, будучи из-за бездорожья отрезанными громадными расстояниями и не-
проходимыми болотами от административных центров губерний, были совсем не 
избалованы» [5] визитами православных деятелей. При этом «остро ощущалась 
потребность в образованных священниках особенно в приходах c приверженным 
cтapooбpядчecтвy населением» [9, с. 74]. Соответственно, предлагалось постро-
ить в наиболее отдаленных деревнях церкви-часовни, а пастырям обязательно 
совершать несколько раз в год объезды окормляемых территорий. Также было 
решено обучать пастырей местному языку карел.

Представители съездов с целью религиозного просвещения, назидания карел 
утверждали необходимость изданий и распространения среди карел Писания (в 
частности, Нового Завета) и молитвослова (параллельно на карельском и рус-
ском, на карельском и церковно-славянском языках), изданий православного ве-
роучения в сравнении с лютеранским, книг и журналов, листовок религиозно-
нравственного содержания и противолютерансого характера. Кроме того, на 
съездах предлагали рассылать православные книги, журналы, брошюры в отда-



192

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Миссионерская и просветительская деятельность 
Карельского православного братства во имя вмч. Георгия 
Победоносца в начале ХХ столетия

ленные, глухие поселения. Предлагалось устраивать церковно-певческие курсы, 
а для того, чтобы повысить уровень образования населения, было предложено 
организовать обучение детей из удаленных поселений в церковно-приходских 
школах, которые располагались в крупных уездах.

Кроме того, представители съездов понимали, что необходимо повышать 
культурно-экономическое положение карел, и с этой целью обсуждался вопрос 
проведения железной дороги, соединяющей Карелию с центром России, а также 
отдаленные поселения с центрами районов. Также обсуждали организацию зем-
ской почты на всех приходах, увеличение числа агрономов с целью сельскохозяй-
ственного развития [3]. 

Для актуализации Православия было принято решение о составлении Еван-
гельских и литургических чтений. В целях расширения пастырского попечения 
и просвещения паствы Светом Христовой истины местных псаломщиков и диа-
конов привлекали к проповеди, миссионерской, апологетической деятельно-
сти, проведению духовных бесед с народом. С целью катехизации и духовно-
нравственного воспитания подрастающего поколения было решено учреждать 
певческие школы, курсы катехизаторов и общества трезвости, чтобы укрепить их 
в благочестии и уберечь от пагубных страстей.

В результате, братство издавало Евангелие, шестопсалмие, организовывало 
катехизические беседы по издаваемым пособиям. Также обсуждался вопрос не-
обходимости введения преподавания карельского языка в Олонецкой Духовной 
семинарии.

Все вышеназванные предложения не просто обсуждались, но и реализовыва-
лись, приводились в жизнь: создавались кружки ревнителей Православия, трез-
вости, благотворительные фонды, а также миссионерские и так называемые «су-
мочные» библиотеки (когда издания распространялись книгоношами, которые 
разносили по домам православные издания). Братство обращалось к местным 
властям с просьбой о закрытии винных (алкогольных) лавок и недопущении от-
крытия новых. В рамках просветительской деятельности братство организовало 
переводческо-издательскую комиссию, которая издала на русском и карельском 
языках вопросы при исповеди мирян, молитву пред причащением, 12 страстных 
Евангелий, краткую Священную историю, некоторые богослужебные песнопе-
ния, слово о таинстве Крещения, брошюры о любви к Богу и ближнему, некото-
рые жития святых, сведения о панфинской пропаганде и брошюры по борьбе с 
панфинско-лютеранской пропагандой. Также были изданы брошюры об откры-



193

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Миссионерская и просветительская деятельность 
Карельского православного братства во имя вмч. Георгия 
Победоносца в начале ХХ столетия

тии Православного карельского братства в Видлицах, в Олонецке, о пропаганде 
финн среди карел, инструкции для ревнителей православия и прочие [10].

Православное Братство, в духе апостольского служения, ревностно осуществля-
ло христианизацию и катехизацию карельского населения посредством братских 
миссионеров и катехизаторов, чей апостолат выражался в миссионерских поездках 
по селениям Финляндской и Олонецкой Карелии, где они участвовали в православ-
ных торжествах, Богослужениях с проповедью Слова Божия на карельском языке. 
Кроме того, они проводили душеспасительные, катехизаторские, просветительские 
беседы с народом, распространяли православную литературу, брошюры и листовки, 
наставляющие в вере, благочестии и нравственности, «религиозно-нравственного, 
патриотического и полемико-апологетического содержания – сочинений к опро-
вержению сектантских старообрядческих и ложно-социальных учений» [1].

Миссионеры способствовали открытию «…в 1908 при Седецкой второкласной 
школе Повенецкого уезда двухгодичных учительско-миссионерских курсов. Из 
числа 14 человек, успешно окончивших первый год обучения, 5 человек приобре-
ли права учительства и занимали учительские должности в церковно-приходских 
школах Повенецкого уезда, некоторые сдали экзамен на псаломщика и получили 
назначения в карельские приходы» [3].

Карельское братство было упразднено в 1917 году [7]. 
Таким образом, деятельность Православного Карельского братства «относится 

к последнему предреволюционному десятилетию. Оно было создано в то время, 
когда в Финляндии начало действовать панфиннское движение, направленное на 
отторжение карелов от России» [2, с. 79]. Православные деятели, представите-
ли братства оказывали противодействие панфиннизму, способствовали распро-
странению Православия среди карел, укреплению церковных и народных начал 
[8, с. 5], улучшению экономического и культурного положения Карелии. Братство 
посредством просветительской, миссионерской, благотворительной, социальной, 
образовательной деятельности несло свет Христовой Истины в среду карельско-
го народа, укрепляя его в вере и направляя ко спасению.

Библиография
1. «Бог благословит братство и его деятельность всяким преуспеянием во сла-

ву Божию…» // Информационный отдел Петрозаводской и Карельской епархии. 
2020 г. [Электронный ресурс]. – URL: https://eparhia10.ru/news/5852/ (дата обра-
щения 10.04.2025).



194

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Миссионерская и просветительская деятельность 
Карельского православного братства во имя вмч. Георгия 
Победоносца в начале ХХ столетия

2. Витухновская М. А. Карельские православные братства: формирование и 
первые годы существования // Православие в Карелии: Материалы республикан-
ской научной конференции (24–25 октября 2000 г). / Отв. ред. В. М. Пивоев. – Пе-
трозаводск: Изд-во ПетрГУ, 2000. – С. 79-89.

3. Григорий (Чуков), митр. Очерк деятельности Православного Карельского 
Братства св. великомученика Георгия в Олонецкой губернии. – Петрозаводск: 
Олонец. губ. тип., 1909. – 62 с. [Электронный ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/
otechnik/Grigorij-Chukov/ocherk-dejatelnosti-pravoslavnogo-karelskogo-bratstva-v-
olonetskoj-gubernii/ (дата обращения 10.04.2025).

4. Дорофеев Ф. А. Православные братства: генезис, эволюция, современное 
состояние. – Нижний Новгород: Издательство ННГУ, 2006. – 251 с.

5. Дубровская Е. Ю. Карелия начала ХХ в. глазами православного духовенства 
// Православие в Карелии: Материалы республиканской научной конференции 
(24–25 октября 2000 г). / Отв. ред. В. М. Пивоев. – Петрозаводск: ПетрГУ, 2000. 
– С. 89-97.

6. Дубровская Е. Ю. Противоборство панфиннизма и русского великодержав-
ного шовинизма в Карелии (по материалам источников конца XIX – начала ХХ в.) 
// Вопросы истории Европейского Севера. – Петрозаводск, 1991. – С. 55-64.

7. Карельское православное братство [Электронный ресурс]. – URL: https://
ru.wikipedia.org/wiki/Карельское_православное_братство (дата обращения 
10.04.2025).

8. Островский Д. Задачи, деятельность и значение Православного Карельского 
Братства во имя св. великомученика и Победоносца Георгия: (Речь на религиозно-
нравственном чтении 24 янв. 1910 г. в Братском Назарьевском доме г. Петроза-
водска) / Олонецкое Карельское Братство. – Петрозаводск: Олонец. губ. тип., 
1910. – 16 с. [Электронный ресурс]. – URL: https://www.prlib.ru/item/333325 (дата 
обращения 10.04.2025).

9. Пулькин М. В. Олонецкая епархия в период великих реформ 1860–1870-х 
гг. // Православие в Карелии: Материалы республиканской научной конференции 
(24–25 октября 2000 г). / Отв. ред. В. М. Пивоев. – Петрозаводск: ПетрГУ, 2000. – 
С. 74-80.

10. Пулькин М. В. Переводы Евангелия на карельский язык в XIX – начале ХХ 
в. // Вестник ПСТГУ III: Филология. – 2010. – Вып. 4 (22). – С. 123-131 [Элек-
тронный ресурс]. – URL: https://cyberleninka.ru/article/n/perevody-evangeliya-na-
karelskiy-yazyk-v-xix-nachale-xx-v (дата обращения 10.04.2025).



195

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Миссионерская и просветительская деятельность 
Карельского православного братства во имя вмч. Георгия 
Победоносца в начале ХХ столетия

11. Пулькин М. В. Православные приходы на севере Карелии: этноконфессио-
нальные аспекты пастырской деятельности (вторая половина XIX – начало XX 
в.) // Гуманитарные научные исследования. – 2014. – № 6 [Электронный ресурс]. 
– URL: https://human.snauka.ru/2014/06/7051 (дата обращения 26.03.2025).

12. Ружинская И. Н. Приходские священники о благочестии жителей Олонец-
кой губернии в XIX – начале ХХ в. // Православие в Карелии: Материалы ре-
спубликанской научной конференции (24–25 октября 2000 г). / Отв. ред. В. М. 
Пивоев. – Петрозаводск: ПетрГУ, 2000. – С. 106-115.

13. Филатов С. Карелия: православно-лютеранское пограничье // Дружба на-
родов, №5, 2000 [Электронный ресурс]. – URL: https://magazines.gorky.media/
druzhba/2000/5/kareliya-pravoslavno-lyuteranskoe-pograniche.html (дата обраще-
ния 01.04.2025).

14. 110 лет со дня преставления епископа Сердобольского Киприана [Элек-
тронный ресурс] // Официальный сайт Валаамского монастыря. 01.07.2024. – 
URL: https://valaam.ru/publishing/3751/ (дата обращения 28.03.2025).



196

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

К вопросу о противодействии гибридным политико-
религиозным движениям сектантского типа в России

УДК 2-79
Шалунов Павел Алексеевич,

магистрант 2-го курса заочного отделения, Россия, г. Белгород
shalunovpavel@ya.ru

К вопросу о противодействии гибридным политико-религиозным 
движениям сектантского типа в России

Аннотация. Настоящая статья представляет собой исследование феномена «ги-
бридных политико-религиозные движений сектантского типа» как особого вида 
деструктивных общественных движений, получивших широкое распространение 
в современной России. В работе проводится анализ данного явления, включая его 
генезис, структурные особенности, методы деятельности и социальные послед-
ствия. Особое внимание уделяется анализу антихристианской направленности этих 
движений, их связи с экстремистской деятельностью и современными вызовами, 
которые они представляют для национальной безопасности и духовного суверени-
тета России. В статье рассматриваются проблемы православного миссионерско-
го реагирования, включая адаптацию традиционных методов к новым условиям, 
и предлагается комплексная модель социальной реабилитации бывших адептов, 
основанная на синтезе духовных, психологических и социальных подходов.

Ключевые слова: политические секты, деструктивные движения, антихри-
стианская деятельность, миссионерская работа, социальная реабилитация, кон-
троль сознания, Русская Православная Церковь, психологическое воздействие, 
экстремизм, национальная безопасность.

Pavel Alexeyevich Shalunov, 
2nd year Master's student, correspondence department, Russia, Belgorod 

shalunovpavel@ya.ru

On the issue of countering hybrid sectarian political and religious movements 
in Russia

Abstract. This article is a study of the phenomenon of “hybrid political-religious 
sectarian movements” as a special type of destructive social movements that have be-
come widespread in modern Russia. The paper analyzes this phenomenon, including 



197

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

К вопросу о противодействии гибридным политико-
религиозным движениям сектантского типа в России

its genesis, structural features, methods of activity and social consequences. Special 
attention is paid to the analysis of the anti-Christian orientation of these movements, 
their connection with extremist activities and the modern challenges they pose to Rus-
sia’s national security and spiritual sovereignty. The article examines the problems of 
Orthodox missionary response, including the adaptation of traditional methods to new 
conditions, and proposes a comprehensive model of social rehabilitation for former 
adherents based on a synthesis of spiritual, psychological, and social approaches.

Keywords: political sects, destructive movements, anti-Christian activities, mis-
sionary work, social rehabilitation, mind control, Russian Orthodox Church, psycho-
logical manipulation, extremism, national security.

Введение
Современный этап развития российского общества характеризуется появлени-

ем качественно новых форм деструктивных объединений. Эти синкретические 
образования, сочетающие в себе черты традиционных тоталитарных сект с эле-
ментами политических движений, представляют собой сложное социальное яв-
ление. Это приводит к значительным трудностям в их классификации, а также в 
разработке эффективных контрмер.

Термин «секта» этимологически происходит от латинского слова «секта», кото-
рое можно перевести как «образ мышления» или «направление». В религиоведе-
нии под сектой обычно понимают новую или маргинальную религиозную группу, 
которая отличается радикальным мировоззрением, авторитарным руководством и 
изоляцией от общества. Кроме того, для воздействия на членов группы часто ис-
пользуются манипулятивные методы. [2, с. 34-37]. В эпоху цифровых технологий 
традиционные черты сектантства значительно изменились. Современные сетевые 
секты используют целенаправленные алгоритмы таргетинга для воздействия на 
определенные группы населения, включая подростков и людей, переживающих 
жизненные кризисы. [5, 37-54] Методы геймификации, подтверждением которых 
выступает печально известная игра Blue Wal с её механикой квестов, являющая-
ся ярким примером для игроков, а также совершенно новые методы применения 
нейронных сетей для персонализированного воздействия через чат-ботов и тех-
нологии deepfake для создания убедительных проповедей, заслуживают особого 
внимания. Именно таким путем формируются так называемые модульные куль-
ты, чтобы собрать идеологию из фрагментов различных учений.



198

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

К вопросу о противодействии гибридным политико-
религиозным движениям сектантского типа в России

Модульные культы представляют собой новую форму деструктивных со-
обществ, идеология которых состоит из различных элементов в соответствии 
с принципом конструктора. По своей структуре можно выделить религиозные 
фрагменты, псевдонаучные концепции, а также образы поп-культуры, заимству-
ющие элементы фэнтези и киберпанк-литературы.

Главная особенность модульных культов заключается в том, что отсутствие 
внутренней логики компенсируется созданием иллюзии системности.

В современном религиозно-политическом ландшафте особое место занима-
ют гибридные политико-религиозные движения, характеризующиеся откровен-
но экстремистской направленностью. В качестве примера здесь можно приве-
сти группировки под названием «суверенные живые люди» и «Граждане СССР» 
(движение внесено в список экстремистских организаций). Эти движения бро-
сают вызов не только психическому и духовному здоровью людей, но и государ-
ственному строю России [13]. Примером этого является требование отказаться от 
государственных документов в пользу самодельных «паспортов СССР».

Основополагающие документы Русской Православной Церкви «Основы со-
циальной концепции» (2000) и «Концепция миссионерской работы» (2007) под-
черкивают актуальность духовного просвещения, а также формирования устой-
чивого нравственного сознания. [9, стр. 12-15]. Однако традиционные методы 
миссионерской работы нуждаются в значительной адаптации к новым реалиям 
этой «духовной эпидемии». Этот термин наиболее точно отражает вирусное рас-
пространение современных сектантских движений в эпоху цифровых техноло-
гий [10, с. 5-8].

Целью статьи является обозначение принципов подхода к разработке ком-
плексной контр-концепции, которая должна органично сочетать в себе несколько 
направлений. Разработка цифровой миссии, совершенствование правового ре-
гулирования деятельности деструктивных групп, создание эффективной систе-
мы социальной реабилитации пострадавших и содействие межведомственному 
взаимодействию между религиозными, государственными и общественными 
учреждениями имеют решающее значение.

Методологическую основу исследования составляют работы ведущих специ-
алистов в области сектологии, современные отечественные и зарубежные иссле-
дования, а также данные полевых исследований, собранные автором. Основное 
внимание в исследовании уделяется анализу специфики российских гибридных 
движений и их трансформации в эпоху цифровых технологий. Цель состоит в 



199

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

К вопросу о противодействии гибридным политико-
религиозным движениям сектантского типа в России

разработке надлежащих и эффективных мер по борьбе с этой новой формой со-
циальной и интеллектуальной угрозы.

Практическая актуальность работы проявляется в разработке конкретных ре-
шений, направленных на оптимизацию качества миссионерской работы и нала-
живание эффективного межведомственного сотрудничества. Результаты исследо-
вания предназначены для широкого круга экспертов, в том числе религиоведов, 
политологов, сотрудников правоохранительных органов. 

Проблемы классификации гибридных политико-религиозных движений 
сектантского типа

В научной литературе, посвященной нетрадиционным религиозным и поли-
тическим явлениям, ведется оживленная дискуссия о точном определении и со-
держательном объеме термина, который определяется как «гибридные политико-
религиозные движения сектантского типа» [3, с. 166-168]. 

Следует отметить, что эта концепция носит дискуссионный характер. Это 
связано, во-первых, со сложностью самого исследуемого явления, а во-вторых, 
с отсутствием единой методологической базы для исследования. Напротив, ги-
бридные политико-религиозные движения сектантского типа представляют со-
бой гораздо более сложный объект для классификации, поскольку они сочетают 
в себе элементы политической активности с квазирелигиозными практиками и 
альтернативными правовыми концепциями.

При изучении основополагающее значение имеют материалы фундаментальной 
работы Р. Силантьева и О. Стрекалова [16]. В работе «Некроманты наших дней» 
(2023) анализируют современные гибридные движения, выявляя характерный син-
кретизм, органично объединяющий три ключевых компонента [16]. Прежде всего, 
это политические и идеологические установки, которые выражаются в отрицании 
легитимности государства и ностальгии по СССР. Кроме того, эти установки про-
являются в квазирелигиозных доктринах, которые проявляются в обожествлении 
лидеров и создании специфических сакральных ритуалов. Наконец, рассматрива-
ются маргинальные экономические модели, которые включают продажу псевдодо-
кументов и организацию пирамид [4, c. 54-55]. Эта система насыщена элементами 
оккультного переосмысления юридических процедур [16, с. 78-82].

Особенностью исследуемых движений является их способность адаптиро-
вать международные маргинальные теории, такие как идеология «суверенного 
гражданина», к местному контексту посредством мифологизации исторического 



200

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

К вопросу о противодействии гибридным политико-
религиозным движениям сектантского типа в России

прошлого России. При этом они создают параллельные системы идентификации, 
которые выражаются в отказе от государственных документов в пользу «удосто-
верений личности», созданных ими самими. Кроме того, они придают сакраль-
ный смысл стандартным юридическим процедурам, что особенно очевидно в 
ритуале «объяснения жизни». Наконец, они представляют государственные ин-
ституты как «враждебные метафизические силы».

Следует отметить, что в отличие от традиционных сект, эти группы отличают-
ся отсутствием тщательно проработанной теологической системы. Вместо этого, 
как правило, проявляется эклектичная смесь конспирологической, псевдоюриди-
ческой и мифологической политизации. Эта характеристика значительно услож-
няет процесс научного анализа.

Современные гибридные движения, как продукт цифровой эпохи, характери-
зуются исключительно высокой способностью к адаптации к новым технологи-
ческим условиям. Это достигается за счет активного использования социальных 
сетей и мессенджеров как для набора новых членов, так и для распространения 
идей среди широких слоев населения. Их синкретический характер, сочетающий 
элементы различных идеологических систем, позволяет обращаться к различным 
социальным группам – от ностальгирующих по советскому прошлому до сторон-
ников альтернативных экономических моделей и приверженцев эзотерических 
учений. Это значительно расширяет их аудиторию и повышает эффективность 
пропагандистского воздействия.

Критерии идентификации
В рамках научного анализа гибридных политико-религиозных движений сек-

тантского типа представляется необходимым детально рассмотреть ряд крите-
риев, позволяющих провести точную идентификацию. Следует отметить, что 
данное образование, имеющее сложную структуру и синкретический характер, 
требует многофакторного подхода к классификации, учитывающего как идеоло-
гические, так и социально-психологические аспекты его функционирования.

Анализ используемых ими методов психологического воздействия, который 
включает, среди прочего, систематическое ограничение доступа к альтернатив-
ным источникам информации, целенаправленное формирование комплекса вины 
у последователей, последовательное разрушение критического мышления с по-
мощью специальных техник. Следует отметить, что эти методы, в своей взаимос-
вязи и взаимном дополнении, создают целостную систему контроля сознания.



201

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

К вопросу о противодействии гибридным политико-
религиозным движениям сектантского типа в России

Особого внимания заслуживает феномен документального фетишизма, про-
являющийся в последовательном отрицании легитимности государственных до-
кументов при одновременном создании альтернативных систем идентификации. 
Типичный пример – деятельность движения «Живые суверенные люди», пред-
ставители которых демонстративно отказываются от официальных удостовере-
ний личности и вместо этого выдают так называемые «документы о суверени-
тете» или «паспорта СССР» в рамках своей концептуальной парадигмы, якобы 
обладающие исключительной юридической силой. Следует отметить, что это 
явление неизбежно сопровождается экономическими манипуляциями, выражаю-
щимися в коммерциализации процесса изготовления псевдодокументов, а также 
в систематическом сборе так называемых «членских взносов», замаскированных 
под добровольные пожертвования, для последователей. [18]

Не менее значимым критерием идентификации является псевдосудебная деятель-
ность, характеризующаяся созданием параллельных квази-правовых структур и пол-
ным отрицанием легитимности государственной судебной системы. Анализ практики 
подобных движений показывает, что организация так называемых «народных трибу-
налов» имеет тенденцию выдвигать заведомо невыполнимые требования. Кроме того, 
в официальных судах используется специфическая псевдоюридическая риторика, 
основанная на отрицании юрисдикции государства в отношении членов группы.

Современный этап развития изучаемого явления характеризуется активным 
использованием цифровых технологий, что позволяет значительно расширить 
масштабы вербовки и пропаганды. Социальные сети, мессенджеры и видеохо-
стинги, ставшие инструментами идеологии, способствуют формированию устой-
чивых онлайн-сообществ, члены которых вырабатывают общие модели поведе-
ния и мировоззрения, взаимодействуя в виртуальном пространстве.

Диагностика вовлеченности индивида в такие движения требует тщательного 
анализа комплекса поведенческих и когнитивных изменений. Среди них отказ 
от гражданских правовых обязательств, демонстративное игнорирование офици-
альных документов, некритичное восприятие терминов заговора и использова-
ние специфического языкового кода с псевдоюридическими терминами и неоло-
гизмами среди прочего. Представленные изменения в совокупности образуют 
устойчивый симптомокомплекс, позволяющий достоверно идентифицировать 
принадлежность индивида к рассматриваемым движениям.

Таким образом, проведенный анализ позволяет предположить, что идентифика-
ция гибридных политических и религиозных движений сектантского типа должна 



202

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

К вопросу о противодействии гибридным политико-
религиозным движениям сектантского типа в России

осуществляться на основе всестороннего учета исследуемых критериев. Однако 
однократное рассмотрение критериев не является достаточным основанием для 
окончательных выводов. Системный подход, учитывающий взаимосвязь идеологи-
ческих, психологических и социальных аспектов функционирования этих образова-
ний, необходим для разработки адекватных методов их изучения и борьбы с ними.

Специфика гибридных политико-религиозных движений сектантского типа
Особая опасность изучаемых движений заключается в их способности соз-

давать сложные синтетические конструкции, способные умело сочетать поли-
тический протест с элементами квазирелигиозных практик. Движение «живых 
суверенных людей» является примером своеобразного культа, имеющего черты 
радикального отрицания современной государственности. Например, ритуалы 
этого движения включают публичное сожжение российских паспортов. Другой 
особенностью является использование специфического квазисакрального языка, 
который характеризуется особым написанием слов и выделением корней. 

Согласно данным, представленным в исследовании «Некроманты наших 
дней» (2023), в российском контексте проявляется своеобразное созвездие вза-
имодействующих элементов [16, с. 78-82]. Во-первых, следует отметить анти-
государственную риторику, тесно связанную с ностальгией по советской эпохе 
(феномен, получивший в трудах Р.А. Силантьева название «некрокоммунизм»). 
Во-вторых, появляются псевдо-правовые концепции, которые часто ассоцииру-
ются с элементами оккультизма (что иллюстрирует теорию «неправильного вре-
мени», зародившуюся в советскую эпоху). 

Наиболее значимой особенностью этих движений является их тесная связь 
с маргинальными субкультурами. Этот вывод подтверждается эмпирическими 
данными, свидетельствующими о том, что около 60% этих организаций поддер-
живают стабильные контакты с неонацистскими группами, неоязычными со-
обществами или ультралиберальными ассоциациями. Гибридный характер этих 
формирований проявляется, в частности, в сочетании методов вербовки и удер-
жания сторонников. Они включают эмоциональные манипуляции, такие как соз-
дание веры «избранных», пробужденных от рабского сна и финансовые схемы, 
такие как продажа поддельных документов и систематический сбор членских 
взносов [17]. Кроме того, наблюдается активное использование цифровых техно-
логий для распространения идеологического контента.

В контексте анализа российских реалий особую озабоченность вызывает ярко 
выраженная антихристианская направленность большинства «гибридных политико-



203

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

К вопросу о противодействии гибридным политико-
религиозным движениям сектантского типа в России

религиозных движения сектантского типа» Это проявляется в целенаправленной 
дискредитации Русской Православной Церкви, распространении дезинформации и 
агрессивной пропаганде неоязычества как альтернативы традиционным ценностям.

Представленная судебная статистика, включающая более 120 уголовных дел, 
убедительно подтверждает системный характер нарушений, совершаемых чле-
нами деструктивных движений. Примером может служить случай, когда так на-
зываемые «аресты» действующих судей производились с предъявлением соб-
ственноручно изготовленных «мандатов НКВД». Этот инцидент иллюстрирует 
трансформацию правового нигилизма в формы коллективного психоза, при этом 
ностальгия по советским временам служит инструментом манипулирования мас-
совым сознанием.

Православное миссионерское реагирование: современные вызовы
Материалы монографии «Некроманты наших дней» (2023) убедительно доказы-

вают, что современные вызовы, связанные с распространением новых деструктив-
ных движений, значительно сложнее в силу своих специфических особенностей. 
Особенно это касается активного использования цифровых технологий такими 
организациями, как верховный совет Кудряшова-Мори, члены которого не только 
ведут пропаганду в Интернете, но и распространяют экстремистские призывы к 
созданию так называемого «славянского ИГ» (запрещено в РФ). Во-вторых, сле-
дует обратить внимание на явную тенденцию к росту экстремистской активности 
среди подобных групп, примером которой является случай с неоязычным инглин-
гом Аркадием Марковым. Марков был осужден по статье 205.2 Уголовного кодекса 
за публичные призывы к осуществлению террористической деятельности.

В настоящее время православное миссионерское служение сталкивается с тре-
мя основными проблемами, каждая из которых требует отдельного анализа. 

Во-первых, как отмечают известные исследователи современного сектантства, 
многие из этих группировок используют постмодернистские дискурсивные стра-
тегии. Это приводит к значительному усложнению традиционных форм полеми-
ки и требует разработки новых методов ведения диалога.

Во-вторых, технологические проблемы, которые становятся все более актуаль-
ными, проявляются в активном использовании цифровых платформ для набора 
новых участников, создании профессионального медиа-контента и применении 
сложных алгоритмов для целевой рекламы. Особую проблему в этом контексте 
представляет активность сект в социальных сетях и мессенджерах. Там они де-



204

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

К вопросу о противодействии гибридным политико-
религиозным движениям сектантского типа в России

монстрируют эффективность охвата молодой аудитории, используя для этого 
весь арсенал современных цифровых технологий [5, с. 72-85].

В-третьих – это психологические проблемы, наиболее сложные для миссио-
нерской работы, включают целенаправленное воздействие на эмоциональную 
сферу потенциальных последователей, умелую эксплуатацию максимализма и 
создание устойчивой иллюзии элитарности. Согласно результатам специальных 
исследований, около 30% православных миссионеров недостаточно подготовле-
ны для работы с такими сложными случаями. Это требует коренного пересмотра 
существующих образовательных программ и методологических подходов.

Принимая во внимание нынешние проблемы, связанные с распространением «ги-
бридных политико-религиозных движений сектантского типа», становится очевид-
ным, что необходима разработка всеобъемлющей стратегии борьбы с ними. В этой 
связи очевидна необходимость постоянного обновления методического инструмента-
рия православного миссионерского обучения с учетом быстро меняющихся социаль-
ных условий, а также технологических возможностей деструктивных организаций.

Направления работы
В рамках борьбы с деструктивными религиозными и политическими движе-

ниями современное православное миссионерство разрабатывает комплексные 
подходы, основанные на системном понимании природы рассматриваемого яв-
ления. В рамках разработки образовательных программ по подготовке специа-
листов в данной области применяется классическая социологическая типология 
«Церковь-секта» [1]. Это позволяет дифференцированно оценивать уровни опас-
ности различных групп и разрабатывать соответствующие стратегии взаимодей-
ствия [1, с. 22-25]. В этом контексте воспитательная работа приобретает особую 
актуальность. Ежегодно около миллиона человек обучаются религиозной грамо-
те с помощью системы лекций, семинаров и специальных курсов с целью выра-
ботки устойчивого иммунитета к разрушительным воздействиям.

Современные технологические вызовы потребовали стратегического направ-
ления в виде цифровой миссии. Это проявляется в таких проектах, как «Миссия 
в сети» и «Православный медиа-канал». Эти инициативы сочетают информаци-
онную и образовательную работу с онлайн-консультированием и духовной под-
держкой. Это позволяет эффективно конкурировать с сектантскими группами в 
Интернете за счет охвата многомиллионной аудитории пользователей и создания 
альтернативных каналов передачи традиционных ценностей.



205

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

К вопросу о противодействии гибридным политико-
религиозным движениям сектантского типа в России

Создание эффективной системы раннего предупреждения является централь-
ным элементом системы борьбы с деструктивными культами. Такой подход 
включает в себя постоянный мониторинг интернет-пространства с помощью со-
временных аналитических инструментов, своевременное выявление признаков 
сектантов, а также тщательный анализ применяемых методов вербовки. Осо-
бое внимание уделяется подготовке новых специалистов, обладающих не только 
глубокими богословскими знаниями, но и компетенциями в области цифровых 
технологий и современной психологии. Таким образом, они способны адекватно 
воспринимать и анализировать механизмы воздействия деструктивных культов.

Эффективная борьба с деструктивными сектами требует разработки комплекс-
ной стратегии, включающей несколько взаимосвязанных направлений. В част-
ности, успешно реализованный проект «Православный медиа-канал» служит 
образцовым примером в этом контексте, поскольку он достигает аудитории в 2 
миллиона подписчиков и демонстрирует высокую эффективность информацион-
ного потока против деструктивных групп. По данным Министерства внутренних 
дел РФ, существует возможность выявления до 45% деструктивных групп путем 
анализа их деятельности по вербовке в Интернете. Этот анализ основан на по-
стоянном мониторинге маркировки сектантов. Подготовка специалистов нового 
поколения требует разработки специализированных образовательных программ 
по психологии деструктивных культов. Эта потребность подтверждается опро-
сами, согласно которым 85% миссионеров испытывают острую нехватку знаний 
о современных методах манипулирования сознанием.

Развитие системы партнерства между церковными, научными и государствен-
ными структурами создает необходимую основу для выработки согласованных 
подходов к решению сложных проблем, связанных с распространением деструк-
тивных религиозных движений.

Практические меры
Практическая реализация системного подхода к борьбе с деструктивными ре-

лигиозными и политическими движениями требует комплексной координации 
усилий церковных, государственных и общественных институтов. Это обуслов-
ливает выработку четких механизмов межведомственного сотрудничества. В 
2016 году Русская Православная Церковь инициировала масштабную программу 
помощи жертвам сект. Она включает в себя многоуровневую систему консульта-
ционной поддержки и социально-психологической реабилитации. Основное вни-



206

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

К вопросу о противодействии гибридным политико-
религиозным движениям сектантского типа в России

мание уделяется профилактике, оказанию прямой помощи и системному образо-
ванию [6]. Однако ведущие специалисты в этой области отмечают, что единого 
методического аппарата по выявлению деструктивных ассоциаций на сегодняш-
ний день не разработано. Это значительно усложняет процесс своевременного 
выявления и классификации новых опасных групп.

На практическом уровне православная миссионерская работа реализует ряд 
эффективных инициатив, среди которых особого внимания заслуживают сотни 
ежегодных специализированных семинаров и образовательных мероприятий, 
ориентированных как на духовенство, так и на мирян. За прошедшие годы было 
отмечено значительное достижение: создание обширной сети специализирован-
ных центров помощи, число которых превышает 50 учреждений, в относитель-
но короткие сроки для оказания всесторонней помощи лицам, пострадавшим 
от деструктивного влияния сект. Подобные центры, основанные на принципах 
междисциплинарного подхода, объединяют профессиональные усилия священ-
нослужителей, практикующих психологов и квалифицированных социальных ра-
ботников, чтобы обеспечить всестороннюю реабилитацию жертв тоталитарных 
групп [6]. Развитие церковно-государственного сотрудничества, ярким примером 
которого являются совместные с Министерством образования Российской Феде-
рации проекты, связанные с разработкой и внедрением образовательных курсов 
по духовно-нравственному воспитанию, имеет особое значение в контексте рас-
сматриваемой проблематики.

Программа «Возвращение», начатая в 2021 году, продемонстрировала успешное 
сотрудничество различных социальных институтов в реабилитации бывших при-
верженцев деструктивных культов и продемонстрировала эффективность сочетания 
традиционных пастырских подходов с современными психологическими методами 
[14]. Таким образом, православная миссионерская работа постоянно адаптируется 
к вызовам современности, при этом наблюдается совершенствование методов ра-
боты. Это проявляется в постоянном развитии образовательных программ, укре-
плении межведомственного сотрудничества и поиске новых форм свидетельства 
Православной веры в условиях цифровой трансформации общества [7].

Возможной вехой в области правового противодействия сектантству мог бы 
стать новый законопроект федерального уровня, который включал бы в себя 
формализацию критериев выявления сект на национальном уровне и создание 
комплексной системы превентивных мер. В этом контексте особое значение при-
обретает предлагаемое введение в Уголовный кодекс Российской Федерации 



207

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

К вопросу о противодействии гибридным политико-
религиозным движениям сектантского типа в России

термина «психологическое насилие». Такая юридическая новация создала бы 
возможность привлечь лидеров деструктивных групп к ответственности за при-
менение методов контроля сознания и систематическое психологическое давле-
ние на адептов [8],[12].

Кроме того, необходимо разработать четкие методические рекомендации для 
правоохранительных и судебных органов. Примером может служить введение 
термина «тоталитарная секта» в Гражданский кодекс, а также в Уголовный кодекс 
Российской Федерации.

Особое внимание заслуживает профилактический компонент законодатель-
ной инициативы, который предусматривает создание многоуровневой системы 
мониторинга и раннего предупреждения сектантской деятельности, внедрение 
специальных образовательных программ по развитию медиаграмотности и кри-
тического мышления в различных учебных заведениях, а также создание сети 
центров психологической помощи для потенциальных жертв вербовки. Следует 
отметить, что реализация превентивных мер требует значительного выделения 
организационных ресурсов, а также соответствующей подготовки персонала. 
Эти аспекты должны быть адекватно отражены в соответствующих уставах и ме-
тодических рекомендациях.

Кроме того, крайне важно обеспечить эффективное межведомственное сотруд-
ничество между правоохранительными органами, образовательными учреждени-
ями и традиционными религиозными организациями в области предотвращения 
сектантства и борьбы с ним. Это особенно актуально на фоне роста деструктив-
ных групп, маскирующих свою деятельность под легитимные формы социаль-
ной активности, в силу чего разработка механизма оперативного ограничения 
доступа к цифровым ресурсам имеет решающее значение для противодействия 
распространению деструктивных идеологий и вербовке новых членов.

 Как представляется, реализация такого рода инициатив позволила бы значи-
тельно улучшить борьбу с сектантской деятельностью, объединив в себе сочета-
ние превентивных мер, эффективного правоприменения и комплексной реабили-
тации лиц, пострадавших от деятельности деструктивных групп. 

Заключение
Настоящая статья позволяет сделать ряд фундаментальных выводов относи-

тельно природы и специфики гибридных политико-религиозных движений в 
современной России. Эти организации представляют собой качественно новое 



208

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

К вопросу о противодействии гибридным политико-
религиозным движениям сектантского типа в России

социальное явление, существенно отличающееся от традиционных религиоз-
ных сект. Их отличительными чертами являются сетевой принцип организации, 
обеспечивающий гибкость и стабильность структуры, а также идеологический 
синкретизм, искусно сочетающий элементы различных политических и псев-
додуховных доктрин. Особую опасность представляет активное использование 
цифровых технологий для вербовки новых последователей и распространения 
деструктивных идей. 

Деятельность таких сект представляет собой серьезную проблему, требующую 
пересмотра традиционных подходов к борьбе с ними. При этом существующая 
система противодействия сталкивается с серьезными институциональными про-
блемами. Государственная система, ориентированная на реагирование на право-
нарушения, в силу специфических особенностей государственного аппарата и 
правовой системы не способна в полной мере решить проблему негативного воз-
действия сект. Поэтому создание эффективной системы борьбы с сектантством 
возможно только путем сочетания активной просветительской работы Церкви 
по духовно-нравственному укреплению общества и эффективных превентивных 
мер со стороны государства. Перспективы решения проблемы видятся, в первую 
очередь, в усилении православной миссионерской активности, а также в укре-
плении церковного-государственного сотрудничества по противодействию де-
структивным движениям. Такой комплексный подход должен стать эффективным 
решением в сфере противодействия новым формам сектантства, которые пред-
ставляют потенциальную угрозу духовной безопасности и социальной стабиль-
ности российского общества. 

Библиография
[1] Васильева Е.Н. Типология «Церковь-секта» Вебера-Трёльча и ее развитие 

в западном и отечественном религиоведении: Автореферат диссертации на соис-
кание ученой степени кандидата философских наук. - Москва, 2008.

[2] Дворкин А.Л. Сектоведение. Тоталитарные секты. Опыт систематического 
исследования. - Нижний Новгород: Христианская библиотека, 2006. - 816 с.

[3] Прилуцкий А.М., Погасий А.К. Понятие «секта»: основные значения и пра-
вомерность употребления // Журнал «Религиоведение». - 2006. - № 1. - С. 164-170.

[4] Разинькова Т.В. Тайные общества, мистические учения и тоталитарные сек-
ты: понятия и основные отличия // Державинский форум. - 2020. - Т. 4. - № 15. - 
С. 54-55.



209

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

К вопросу о противодействии гибридным политико-
религиозным движениям сектантского типа в России

[5] Сафонова А.С. Влияние деструктивных религиозных организаций на по-
литическое сознание молодежи // Теории и проблемы политических исследова-
ний. - 2016. - Том 5. - № 5А. - С. 208-218.

[6] Стеняев О., прот. Организация реабилитации лиц, попавших в секты. - М.: 
Издательство Московской Патриархии, 2007. - 112 с.

[7] Чайкин В.Н. Противодействие деструктивным культам со стороны Русской 
Православной Церкви и реабилитация пострадавших // Вестник Нижегород-
ского университета им. Н.И. Лобачевского. Серия Социальные науки. - 2009.  - 
№ 1 (13). - С. 79-84.

[8] Волков Е.Н. Преступный вызов практической психологии: феномен де-
структивных культов и контроля сознания // Журнал практического психолога. - 
1996. - № 2. - С. 87-93.

[9] Основы социальной концепции Русской Православной Церкви. - М.: Из-
дательство Московской Патриархии, 2000. - 176 с.

[10] Концепция миссионерской деятельности Русской Православной Церкви. - 
М.: Издательство Московской Патриархии, 2007. - 48 с.

[11] Кожевников А.В. «Современные секты и культы: социально-
психологический анализ» (2018) - актуальное исследование, посвященное совре-
менным деструктивным культам.

[12] Лебедев А.Н. «Психология сектантства: механизмы вербовки и контроля 
сознания» (2017) - анализ психологических методов, используемых в сектах.

[13] Морозов И.А. «Экстремизм и терроризм в контексте религиозных движе-
ний» (2019) - исследование связи религиозных движений с экстремизмом.

[14] Петренко В.Ф. «Социальная реабилитация жертв деструктивных культов» 
(2016) - практическое руководство по реабилитации бывших адептов.

[15] Смирнов А.И. «Православие и сектантство: проблемы взаимодействия» 
(2018) - анализ взаимодействия Русской Православной Церкви с сектами.

 [16] Силантьев Р., Стрекалова О. «Некроманты наших дней». — М., 2023. — 
300 с. 

[17] Шмидт А. ИСКР: Новая экономика или пирамида? — М., 2022. 
[18] Демкин С. Финансовые механизмы деструктивных культов. — СПб., 

2021.



210

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Работа с молодежью как форма современной внутренней 
миссии (на примере Воронежской митрополии)

УДК 266.3
Игумен Тихон (Комаров),

настоятель Серафимо-Саровского мужского монастыря 
(Воронежская обл., Грибановский р-н, с. Новомакарово), 

магистрант 2 курса БПДС (с м/н)
tihon.komarov2015@yandex.ru

Иерей Игорь Викторович Семенов, 
настоятель Храма блг.кн. Петра и Февронии, 

г. Поворино, Воронежская обл., 
магистрант 2 курса БПДС (с м/н)

otessemenov@gmail.com

Работа с молодежью как форма современной внутренней миссии 
(на примере Воронежской митрополии)

Аннотация: В статье рассматривается работа с молодежью как форма внутрен-
ней миссии Русской Православной Церкви на примере Воронежской митрополии. 
Определяются формы, направления, цели и принципы служения монастырей и 
приходов митрополии среди молодежи в условиях современности. Утверждается, 
что в начале XXI столетия и монастыри, и приходы митрополии ведут активное 
миссионерско-просветительское служение среди молодежи с целью ее просвеще-
ния Светом Христовой Истины, воцерковления, утверждения в Православии.  

Ключевые слова: внутренняя миссия РПЦ; формы миссии Воронежской 
митрополии; работа с молодежью в Воронежской митрополии; миссионерско-
просветительская деятельность Воронежской митрополии.



211

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Работа с молодежью как форма современной внутренней 
миссии (на примере Воронежской митрополии)

Hegumen Tikhon (Komarov),
Abbot of the Seraphim-Sarovskiy Monastery of Men 

(Voronezh region, Gribanovsky district, Novomakarovo village), 
1st year master's student 

Belgorod Orthodox Theological Seminary
tihon.komarov2015@yandex.ru

Priest Igor Viktorovich Semyonov, 
rector of the The Church of Blessed Princes Peter and Fevronia, 

Povorino, Voronezh region, 
1st year master's student of Belgorod Orthodox Theological Seminary

otessemenov@gmail.com

Working with youth as a form of modern internal mission: the example 
of the Voronezh Metropolitanate 

Abstract: This article examines youth work as a form of the Russian Orthodox 
Church’s internal mission, using the Voronezh Metropolitanate as an example. It defines 
the forms, directions, goals, and principles of the Metropolitanate’s youth ministry in 
today’s context. It asserts that at the beginning of the 21st century, both the Metropoli-
tanate’s monasteries and parishes are actively engaged in missionary and educational 
outreach to young people, with the goal of enlightening them with the Light of Christ’s 
Truth, facilitating their churchgoing, and strengthening their Orthodoxy.

Keywords: Internal mission of the Russian Orthodox Church; forms of mission of 
the Voronezh Metropolitanate; work with youth in the Voronezh Metropolitanate; mis-
sionary and educational activities of the Voronezh Metropolitanate.

Сегодня перед Русской Православной Церковью особенно остро стоит экзи-
стенциальный вопрос о воцерковлении молодежи, морально-этический комплекс 
и духовно-нравственный горизонт которой определяют будущее Церкви и россий-
ского социума. Изучение работы с молодежью в контексте внутренней миссии на 
примере деятельности Воронежской митрополии является значимым, т.к. способ-
ствует сохранению и укоренению православной веры среди молодежи, формирова-
нию векторов духовного развития России, ее завтрашнему благоденствию.



212

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Работа с молодежью как форма современной внутренней 
миссии (на примере Воронежской митрополии)

Молодежь – главная движущая прослойка социума, представляющая основной 
миссионерский потенциал Церкви, особая социокультурная единица, демографи-
ческая группа, олицетворяющая уровень развития, динамику бытия российского 
социума, имеющая свою специфику, высокую восприимчивость к секулярным 
идеям, поэтому Воронежская митрополия проводит миссионерскую деятель-
ность среди молодежи, учитывая эту специфику, возрастные и ментальные осо-
бенности молодого поколения и его идеологические конструкции. 

Для организации молодежной работы в Воронежской митрополии, в которую 
входят Воронежская, Борисоглебская, Россошанская епархии, созданы отделы 
по делам молодежи (молодежные отделы), которые координируют епархиаль-
ную работу с молодым поколением, деятельность православных молодежных 
братств, движений, союзов; разрабатывают и содействуют имплементации обще-
епархиальных молодежных инициатив, проектов. Эти отделы ориентированы на 
духовное просвещение молодежи, на то, чтобы помочь ей изучить православное 
вероучение, приобщить к литургической традиции, церковному бытию, дать мо-
лодежи твердую духовную основу.

Деятельность молодежных отделов ведется по нескольким направлениям, сре-
ди которых: богослужебная и социальная деятельность, миссионерское служе-
ние, приходская деятельность, информационно-издательское служение, «…дея-
тельность по катехизации и религиозному образованию, а также взаимодействие 
с административными и общественными организациями, ориентированными на 
молодежную аудиторию» [8].

Миссионерская деятельность молодежных отделов направлена на транс-
ляцию сакральных ориентиров, внедрение христианских парадигм и рас-
пространение аксиологических приоритетов в молодежной среде, вовлече-
ние молодых людей в экклезиологическое служение посредством проведения 
духовно-образовательных, социальных, сотериологически ориентированных 
мероприятий, среди которых: Библейские беседы, художественно-творческие 
кружки и выставки, диалогические форумы, спортивно-патриотические сек-
ции, тематические фестивали и палаточные лагеря на территории области и за 
ее пределами, паломнические и туристические поездки, познавательные экс-
курсии, спортивные состязания, крестные ходы. Миссионерским молодежным 
мероприятием, которое проводится в митрополии, является международный 
православный молодежный фестиваль «Братья», форумы «ДоброЛето», «Вера 
и Дело», «Ставрос» [8]. 



213

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Работа с молодежью как форма современной внутренней 
миссии (на примере Воронежской митрополии)

Молодежные отделы периодически проводят просветительские акции, на-
пример: благотворительная добровольческая акция «Рождественский подарок», 
в рамках которой молодежь принимает участие в сборе подарков для пожилых 
прихожан, инвалидов, детей без родителей и из малообеспеченных семей. Также 
проходят Сретенский бал для молодежи, театральные фестивали среди воскрес-
ных школ, различные спортивные турниры и соревнования, игровые эстафеты. 
Создаются клубы молодой семьи, молодежные социально-волонтерские проек-
ты, летние молодежные лагеря. Кроме того, проходит акция «Россия – за жизнь! 
Россия – без абортов!», а также ежегодный православный молодежный съезд, 
в рамках которого проходят круглые столы, дискуссионные площадки, форумы, 
посвященные актуальным темам современности, мастер-классы и т.д. 

Неотъемлемой частью миссии молодежных отделов Воронежской митропо-
лии является взаимодействие, сотрудничество с государственными структурами, 
определяющими векторы и направления молодежной политики в регионе, с ВУ-
Зами, молодежными организациями, спортивными и творческими центрами, во-
лонтерскими и просветительскими организациями, общественными движения-
ми. В процессе этого сотрудничества и диалога священники, монахи принимают 
участие в тематических научно-практических конференциях, форумах, откры-
тых дебатах, круглых столах, проектах регионального и муниципального уровня, 
ориентированных на создание благоприятной среды для духовного становления 
молодого поколения.

На приходах, в благочиниях и в монастырях Воронежской митрополии орга-
низуются праздничные культурно-просветительские выставки, мастер-классы, 
молодежные концерты на церковные праздники, православные викторины, 
брейн-ринги, квесты. Кроме того, периодически проводятся миссионерские мо-
лодежные литургии. Также для молодежи организовываются труднические по-
ездки в монастыри митрополии. Молодежь привлекается к распространению 
просветительских, миссионерских листков, духовно-назидательных материалов. 
Таким образом, молодые люди становятся глашатаями Истины.

Епархиальные отделы по работе с молодежью содействуют созданию на 
приходах и в монастырях воскресных школ, православных молодежных объ-
единений. Организация деятельности молодежного служения направлена на 
приобщение молодежи к духовным основам и формирование твердой христи-
анской мировоззренческой опоры, экзистенциальных ориентиров и жизненных 
векторов. Путем воцерковления молодежи создается возможность раскрытия 



214

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Работа с молодежью как форма современной внутренней 
миссии (на примере Воронежской митрополии)

ее духовно-нравственного потенциала и формирования христиански ориенти-
рованных граждан.

Работа с молодежью на приходах и в монастырях Воронежской епархии име-
ет различные формы. В ее основе лежит дискурсивное противостояние христи-
анских архетипов и тех антихристианских конструкций, лжеценностей, которые 
транслирует современная массовая культура. Формы миссии среди молодежи 
основаны на личностном характере общения; учете индивидуальных и возраст-
ных особенностей; живом, простом общении без назиданий и поучений; совмест-
ном участии в различных мероприятиях.

Основные направления работы молодежных отделов Воронежской и Борисо-
глебской епархий включают в себя организацию миссионерской и просветитель-
ской работы среди молодежи, привлечение молодежи к социальному служению 
Церкви. Кроме того, отделы способствуют формированию информационного 
и коммуникационного поля, диалогического пространства и различных форм 
общения, досугу православных молодых людей, экскурсионно-паломническим 
молодежным поездкам, привлечению молодежи к добровольчеству, взаимодей-
ствию с учебными заведениями на территории епархии [7].

Монастыри и приходы Россошанской епархии осуществляют следующие фор-
мы и направления молодежной работы: катехизаторские занятия, привлечение к 
литургической жизни Церкви для постижения смысла богослужения и евангель-
ских ориентиров, усвоения православных жизненных парадигм; миссионерские 
молодежные акции и поездки; клубы молодой семьи; молодежные социальные 
волонтерские проекты; фестивали, различные творческие проекты для молоде-
жи; молодежные спортивные игры; летние лагеря; участие православной молоде-
жи в церковных, общественных и государственных праздниках и мероприятиях, 
связанных с памятными датами; съезды православной молодежи и форумы с ее 
участием [10].

Работа с молодежью в Воронежской митрополии призвана к воцерковлению 
молодого поколения; углублению понимания молодежью православной веры, 
осмыслению миссионерского призвания Церкви в современном мире; направ-
лена на организацию социального служения православной молодежи; создание 
информационного пространства, площадок для диалога, общения; укрепление 
христианских семейных ценностей и традиций. 

Приходы и монастыри стараются заинтересовать молодежь и привлечь ее к 
активной, деятельной и осмысленной церковной жизни посредством просвети-



215

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Работа с молодежью как форма современной внутренней 
миссии (на примере Воронежской митрополии)

тельских бесед, создания творческих мастерских, иконописных школ, регентских 
курсов, заботы о детских домах, приглашения детей в храмы и монастыри. Цер-
ковно- и священнослужители, монашествующие стараются сформировать у мо-
лодежи представление о православных ценностях, для чего организуются катехи-
заторские курсы, группы по изучению Священного Писания, проводятся беседы, 
встречи с духовенством, с монахами и приглашенными гостями [11]. 

Одной из форм работы с молодежью является миссионерское поручение, цель 
которого – интегрировать молодое поколение в жизнь прихода, обители, дать каж-
дому почувствовать себя частью целого, частью общины. Например, это может 
быть клиросное или алтарное послушание, участие в благотворительных акциях 
на приходе или иное послушание, которое позволяет молодежи ощутить себя ча-
стью единого духовного организма.

Миссия среди молодежи в Воронежской митрополии строится на следующих 
принципах: понятность и доступность проповеди, она должна вестись на родном 
языке. Сам проповедник должен понимать, что он – сотрудник Богу, Его соработник 
в деле спасения человека, главное для него – «привести молодежь к Богу, а не к себе» 
[9]. Проповедь должна распространяться без насилия и фанатизма, при этом сначала 
«необходимо завоевать любовь и уважение, а затем нести людям Слово Божие» [4]. 

В основе миссионерской деятельности Церкви среди молодежи лежит «хри-
стоцентричность проповеди и свидетельство о Церкви как о радостной жизни во 
Христе» [6]. 

Итак, служение среди молодежи монахов и священников Воронежской ми-
трополии направлено на приобщение к литургической традиции, богослужебной 
жизни; образование и катехизацию; привлечение к социальной деятельности; 
создание открытой социокультурной, информационной молодежной платформы; 
оказание помощи тем подросткам, молодым людям, которые попали в сложную 
жизненную ситуацию; использование различных форм творчества.

К основным формам деятельности молодежного служения в Воронежской 
митрополии можно отнести: вовлечение молодежи в приходскую жизнь; созда-
ние православных молодежных организаций; организацию творческих кружков 
и конкурсов, православных клубов; издание периодики молодежной направлен-
ности, организацию совместной деятельности со СМИ; проведение семинаров, 
бесед, лекций, круглых столов; организацию православных слетов и паломни-
ческих поездок для молодого поколения; сотрудничество с государственными 
учреждениями, организациями. 



216

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Работа с молодежью как форма современной внутренней 
миссии (на примере Воронежской митрополии)

В качестве примеров работы с молодежью в Воронежской митрополии можно 
привести следующие мероприятия приходов и монастырей.

В октябре 2025 года в Воронежском Благовещенском Кафедральном соборе 
состоялась катехизаторская встреча с молодежью. Священник Леонид Куламов 
рассказал о Творце в православном понимании, о шестодневе, а также разобрали 
Символ веры [3].

В этом же месяце в Борисоглебской епархии «прошла встреча помощника 
благочинного Борисоглебского церковного округа по молодежному служению В. 
Журихина с активистами православной молодежи. Побеседовали о Таинстве бра-
ка, семейной жизни» [12]. А в Серафимо-Саровском мужском монастыре прошли 
мероприятия «для детей воскресных школ Борисоглебской епархии. В мероприя-
тии принял участие епископ Борисоглебский и Бутурлиновский Сергий, настоя-
тель монастыря игумен Тихон (Комаров), секретарь Епархиального управления 
иерей Павел Приступ и духовенство епархии. Игумен Тихон провел экскурсию 
для гостей монастыря. Молодые люди также задали епископу вопросы о вере, 
служении и повседневной жизни. Затем все были приглашены в монастырскую 
трапезную. После этого стартовал спортивно-познавательный квест для детей 
из воскресных школ младшего возраста. Молодежные группы Борисоглебской 
епархии приняли участие в интеллектуальной игре» [1].

30 октября в детском саду №21 г. Россошь прошел утренник «Осенняя сказ-
ка», который «посетил настоятель храма в честь Рождества Пресвятой Богороди-
цы протоиерей Андрей Плугатырев. Он обратился к детям и родителям с напут-
ственным словом, напомнил о важности правильного воспитания, о вере, дружбе 
и любви к ближнему, подчеркивая необходимость прививать эти ценности с са-
мого детства. В конце мероприятия отец Андрей передал детям подарки от со-
циального отдела» [5].

4 ноября в управлении Борисоглебской епархии «прошла встреча православ-
ной молодежи с председателем молодежного отдела иереем Дионисием Щер-
баковым. В ходе беседы была затронута тема основания подлинного единства 
народа» [2].

Таким образом, в рамках внутренней миссии Воронежская митрополия осу-
ществляет сотериологическое водительство и экклесиологическую интеграцию 
молодежи, которые включают в себя религиозное образование и просвещение 
молодых людей Светом Христовым; содействие в их нравственном восхожде-
нии, культивирование братских отношений, созидание коммуникационных про-



217

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Работа с молодежью как форма современной внутренней 
миссии (на примере Воронежской митрополии)

странств для общения молодых людей на основе христианских аксиом; призвание 
молодых людей к служению Богу, Отечеству и ближнему; поддержку молодежи 
в духовном становлении, укрепление института семьи. Цель миссии среди мо-
лодежи – направить молодое поколение на путь Истины, привлечь молодежь к 
служению, указать ей дорогу к Богу. В основе миссионерского служения среди 
молодежи лежит христоцентричность проповеди – Христос является ее смысло-
вым центром; ее понятность, доходчивость; отсутствие нравоучительного, над-
менного тона в проповеди; миссионер должен осознавать, что он – сотрудник, 
соработник Божественного замысла спасения человека.

Библиография
1. В Серафимо-Саровском мужском монастыре прошли мероприятия для вос-

питанников воскресных школ и молодёжи Борисоглебской епархии. 29.10.2025 
[Электронный ресурс]. – URL: https://bsk-eparhia.ru/novosti/v-serafimo-sarovskom-
muzhskom-monastyre-bliz-s-novomakarovo-proshli-meroprijatija-dlja-pravoslavnoj-
molodezhi-borisoglebskoj-eparhii/ (дата обращения 10.11.2025).

2. Встреча православной молодежи с председателем молодежного отдела // 
Борисоглебская епархия. 04.11.2025. [Электронный ресурс]. – URL: https://bsk-
eparhia.ru/novosti/novosti-eparhii/vstrecha-pravoslavnoj-molodezhi-s-predsedatelem-
molodezhnogo-otdela-2/ (дата обращения 10.11.2025).

3. Вторая встреча цикла «О Боге» посвящена ключевым догматам Христианства 
// Воронежская епархия. 3 октября 2025 [Электронный ресурс]. – URL: https://sobor-
vrn.ru/departments/molodezhnyy/news/vtoraya-vstrecha-tsikla-o-boge-posvyashchena-
klyuchevym-dogmatam-khristianstva-03102025/ (дата обращения 10.11.2025).

4. Иоффе Г., прот. Практическая миссиология // Азбука веры [Электронный 
ресурс]. – URL: http://azbyka.ru/katehizacija/prakticheskaya-missiologiya.shtml#n4 
(дата обращения 10.11.2025).

5. Клирик Россошанского благочиния посетил детский сад № 21 г. Россошь 
// Россошанская епархия. 31 октября 2025 [Электронный ресурс]. – URL: https://
roseparhia.ru/eprakhiya/rossoshanskoe-blagochinie.php/klirik-blagochiniya-posetil-
detskiy-sad-21-g-rossosh/ (дата обращения 10.11.2025).

6. Миссия, катехизация и религиозное образование среди современной моло-
дежи // Патриарший центр духовного развития детей и молодежи [Электронный 
ресурс]. – URL: http://www.synergia.itn.ru/index.php?dn=1&p=3-5 (дата обращения 
10.11.2025).



218

Научные статьи магистрантов и студентов семинарии

Раздел II

Работа с молодежью как форма современной внутренней 
миссии (на примере Воронежской митрополии)

7. Молодежный отдел Борисоглебской епархии // Борисоглебская епар-
хия [Электронный ресурс]. – URL: https://bsk-eparhia.ru/eparhialnye-otdely/
molodezhnyj-otdel/ (дата обращения 10.11.2025).

8. Молодежный отдел Воронежской епархии // Воронежская епархия [Элек-
тронный ресурс]. – URL: https://www.vob-eparhia.ru/index.php?d=1112 (дата об-
ращения 10.11.2025).

9. Молодым нужно говорить только правду // Русская линия [Электронный 
ресурс]. – URL: http://ruskline.ru/news_rl/2010/02/05/molodym_nuzhno_govorit_
tolko_pravdu (дата обращения 10.11.2025).

10. Отдел по делам молодежи Россошанской епархии // Россошанская 
епархия [Электронный ресурс]. – URL: https://roseparhia.ru/eparkhialnye-
otdely/molodezhnyy-otdel.php?ysclid=mi1op72h5s774689536 (дата обращения 
10.11.2025).

11. Приходская миссия Церкви. Итоговый документ V Общецерковного съезда 
епархиальных миссионеров РПЦ. Москва, ноябрь 2014 [Электронный ресурс]. – 
URL: http://www.k-istine.ru/mission/mission_v_kongress_final_document-03.htm 
(дата обращения 10.11.2025).

12. «Таинство брака. Семейная жизнь» – беседа с православной молодежью 
// Борисоглебская епархия. 26.10.2025 [Электронный ресурс]. – URL: https://
bsk-eparhia.ru/novosti/novosti-eparhii/tainstvo-braka-semejnaja-zhizn-beseda-s-
pravoslavnoj-molodezhju/ (дата обращения 10.11.2025).



219

Научные конференции

Раздел III

Богословская и нравственно-просветительская 
деятельность В.Н. Лосского в 1940-х гг.

УДК 27-75
Колесников Сергей Александрович,

доктор филологических наук, 
проректор по научной работе 

Белгородской православной духовной семинарии,
профессор Белгородского юридического института МВД России

Богословская и нравственно-просветительская деятельность 
В.Н. Лосского в 1940-х гг.

Аннотация: В статье рассматривается нравственно-просветительская дея-
тельность известного православного богослова В. Н. Лосского в 1940-х годах 
ХХ столетия. Наглядно процесс применения Лосским богословских принципов 
для построения реальной биографии можно продемонстрировать на примере его 
участия в создании и развитии образовательных духовных учреждений, право-
славной духовной школы, формирующей богословское знание. Весь реально-
исторический опыт Лосского к этому времени складывается таким образом, что 
он воспринимает Францию как свою родину, и служение этой родине, естествен-
но, сохраняя «русскость» (Р. Уильямс), требовало реального воплощения, кото-
рое и было реализовано в проекте Института святого Дионисия. Весь универси-
тетский опыт Лосского, прежде всего опыт обучения в Сорбонне, опыт общения 
с французской духовной интеллигенцией (а русская эмиграция практически от-
казывала Лосскому в полноценном общении из-за его роли в споре о Софии) был 
перенесен в стены Института святого Дионисия, и именно там был сформирован 
в процессе чтения лекций основной корпус систематического осмысления ми-
стического и апофатического богословия.

Ключевые слова: В.Н. Лосский, духовное просвещение, христианская нрав-
ственность, духовное образование, богословская школа.

Материалы Девятых Свято-Иннокентьевских миссионерских чтений 
«Просвещение и нравственность в православной миссии xxi века»

(3-4 октября 2025 г.)



220

Научные конференции

Раздел III

Богословская и нравственно-просветительская 
деятельность В.Н. Лосского в 1940-х гг.

Sergey Alexandrovich Kolesnikov,
Doctor of Philology,

Vice-Rector for Scientific Work 
Belgorod Orthodox Theological Seminary,

Professor at the Belgorod Law Institute 
of the Ministry of Internal Affairs of Russia

The Theological and Moral Educational Activities of V.N. Lossky in the 1940-s

Abstract: This article examines the moral and educational activities of the renowned 
Orthodox theologian V.N. Lossky in the 1940s. Lossky’s application of theological 
principles to construct a realistic biography can be clearly demonstrated through his 
participation in the creation and development of educational spiritual institutions and 
an Orthodox theological school that fostered theological knowledge. By this time, 
Lossky’s entire historical experience had developed in such a way that he perceived 
France as his homeland, and serving this homeland, while naturally preserving “Rus-
sianness” (R. Williams), required tangible expression, which was realized in the project 
of the Institute of Saint Dionysius. Lossky’s entire university experience, especially 
his studies at the Sorbonne and his interactions with the French spiritual intelligentsia 
(the Russian émigré community practically denied him full contact due to his role in 
the Sophia controversy), was transferred to the Institute of Saint Dionysius, and it was 
there that the core of his systematic understanding of mystical and apophatic theology 
was formed through lectures.

Keywords: V. N. Lossky, spiritual enlightenment, Christian morality, spiritual edu-
cation, theological school.

Для богословской системы В.Н. Лосского важное место занимала его 
нравственно-просветительская деятельность, основанная на ответственном отно-
шении к реальной истории. Эсхато-апофатическое восприятие Лосским истори-
ческого процесса не означала разрыв с реальностью, скорее, напротив, «сквозь-
историчность» позволяла выстраивать свою историко-биографическую линию 
так, чтобы духовные приоритеты, выявленные в богословском истолковании, 
были перенесены в историческую реальность. Наглядно процесс применения 
Лосским богословских принципов для построения реальной биографии можно 



221

Научные конференции

Раздел III

Богословская и нравственно-просветительская 
деятельность В.Н. Лосского в 1940-х гг.

продемонстрировать на примере его участия в создании и развитии образова-
тельных духовных учреждений, православной духовной школы, формирующей 
богословское знание. 

Практически сразу после освобождения Франции Лосский разворачивает ак-
тивную деятельность по созданию Французского Православного института име-
ни святого Дионисия при французской православной миссии имени св. Иринея 
и организации учебного процесса в институте. Открытие Института святого 
Дионисия в декабре 1944 года стало еще одним проектом в деятельности Свято-
Фотиевского братства. Главной задачей Института предполагалась подготовка 
священников для французского православия и миссионерской деятельности во 
Франции. Роль В.Н. Лосского в становлении Института была достаточно велика: 
он стал деканом института, а впоследствии некоторое время исполнял обязанно-
сти ректора. Очевидно, Институт Святого Дионисия представлялся членам Фо-
тиевского братства своеобразной альтернативой Свято-Сергиевского института, 
причем с отчетливым миссионерским акцентом, ведь даже в именах, с которыми 
были связаны духовно-образовательные учреждения, просматривается различие: 
преподобный Сергий Радонежский выступает покровителем Святой Руси, свя-
щенномученик Дионисий – покровителем Парижа.

Необходимо рассматривать участие Лосского в работе Института святого Ди-
онисия как стремление воплотить опыт духовного высшего образования, полу-
ченного Лосским в процессе собственного университетского обучения, но уже 
на уровне преподавателя и организатора учебного процесса. Лосский, видимо, 
стремился исправить те невыверенные образовательные траектории, которые он 
обнаруживал и в светском университетском образовании, и в Свято-Сергиевском 
православном богословском институте. Разрыв со Свято-Сергиевским инсти-
тутом имел ряд причин, на которые указывал, например, Ж.-К. Ларше: «Нужно 
иметь в виду, что: (1) Владимир Лосский никогда не преподавал в Институте прп. 
Сергия. (2) Он принадлежал к иной церковной юрисдикции, нежели Институт 
прп. Сергия, причем эти две юрисдикции в то время находились в состоянии кон-
фликта. (3) Позиции Лосского были абсолютно несовместимы с позициями ве-
дущего преподавателя института – о. Сергия Булгакова. Лосский способствовал 
его осуждению за ересь Московским Патриархатом во время спора о Софии в 
1935 г., представив резко критический разбор богословия Булгакова. (4) Лосский 
был противником того либерального направления и движения «русского религи-
озного возрождения», к которому принадлежали все остальные преподаватели 



222

Научные конференции

Раздел III

Богословская и нравственно-просветительская 
деятельность В.Н. Лосского в 1940-х гг.

Института прп. Сергия. (5) Наконец, в 1944 г. Лосский внес свой вклад в основа-
ние параллельного и конкурирующего богословского института – Института св. 
Дионисия. Лосский стал его первым деканом и преподавал в нем» [3, с. 201]. Эти 
причины и стали основанием для альтернативного выбора Лосским своей препо-
давательской деятельности в формате Института святого Дионисия. 

Очевидно, к указанным причинам надо добавить и гражданский выбор Лос-
ского, являвшегося с 1939 года гражданином Франции и стремящегося выразить 
свою позицию в служении той стране, которая стала его второй родиной. Неслу-
чайно даже современные презентации Института святого Дионисия отмечают, 
что по сравнению со Свято-Сергиевским богословским институтом, «институт 
Сен-Дени родился под другими небесами. Это уже не инициатива одних эми-
грантов, а реализация французов, привлеченных Православием и его свидетель-
ством» (ректор института монсеньор Жермен) [7]. Стремление использовать свой 
накопленный духовный опыт – и прежде всего опыт осмысления мистического 
и апофатического богословия, ведь Лосский практически до самого разрыва с 
Евграфом Ковалевским в 1953 году преподавал в Институте святого Дионисия 
дисциплину «Догматическое богословие», – уже в образовательных реалиях не 
столько эмигрантского, сколько национального характера, становится определя-
ющим вектором духовно-педагогической деятельности Лосского в 1940-х годах.

Весь реально-исторический опыт Лосского к этому времени складывается та-
ким образом, что он воспринимает Францию как свою родину, и служение этой 
родине, естественно, сохраняя «русскость» (Р. Уильямс), требовало реального во-
площения, которое и было реализовано в проекте Института святого Дионисия. 
Весь университетский опыт Лосского, прежде всего опыт обучения в Сорбонне, 
опыт общения с французской духовной интеллигенцией (а русская эмиграция 
практически отказывала Лосскому в полноценном общении из-за его роли в спо-
ре о Софии) был перенесен в стены Института святого Дионисия, и именно там 
был сформирован в процессе чтения лекций основной корпус систематического 
осмысления мистического и апофатического богословия. 

В марте 1945 года от Французской Академии были получены соответствующие 
разрешения, и Французский православный институт святого Дионисия присту-
пил к образовательной деятельности. Первым ректором Института стал Евграф 
Ковалевский, активный член братства святого Фотия. Именно Е.Е. Ковалевский 
стал идеологом Института святого Дионисия, настаивая на возможности уско-
ренного создания Православной Церкви во Франции и обосновывая это тем, что 



223

Научные конференции

Раздел III

Богословская и нравственно-просветительская 
деятельность В.Н. Лосского в 1940-х гг.

«дух французского православия не римский, но особый», а также тем, что Галль-
ская Церковь была самостоятельной и лишь со временем попала под власть Пап-
ского Престола, что в основу галликанской литургии была положена не римская, 
а сирийская литургия, и в целом принятие французами православия не является 
конфессиональным изменением, скорее возвращением к истокам [1, с. 44-52]. Но 
если Е. Е. Ковалевский представал чрезмерно активным организатором Француз-
ской Православной Церкви (что и привело его в дальнейшем к неоднозначным 
результатам), то Лосский выбрал иную, богословско выверенную роль, которую 
он четко обозначил уже на самом открытии Института святого Дионисия. Описа-
ние открытия Института представлено в воспоминаниях П.Е. Ковалевского: «От-
крытие Института св. Дионисия. В 7 часов состоялось открытие православных 
богословских курсов на французском языке. Собралось 40 человек, наполовину 
русские и французы. [...] О. Евграф после пропетой всеми молитвы «Царю Не-
бесный» сказал несколько слов, я прочел административный доклад, а Владимир 
Лосский сделал сообщение на тему «Католицизм». Настроение у всех бодрое и де-
ловое» [6, с. 373]. Уже в торжественном акте открытия института прослеживают-
ся ключевые функции, взятые на себя организаторами: Е.Е. Ковалевский отвечал 
за общее руководство, П.Е. Ковалевский – за административно-управленческий 
уклад, а Лосский представлял научно-богословское направление института.

Вместе с тем надо отметить, что последующие перспективы Института святого 
Дионисия оказалась непростыми, прежде всего из-за позиции Евграфа Ковалев-
ского, который отличался поспешностью и даже некоторым авантюризмом, что 
проявилось уже на этапе открытия Института. При открытии, как отмечал А.А. 
Кострюков, «о. Евграф и здесь не отказался от авантюр. Для рекламы института 
расклеивались афиши, где сообщалось о внушительном количестве факультетов, 
о тесных связях с Сорбонной и т. д. Это не соответствовало реальности и в конеч-
ном счете дискредитировало Православную Церковь» [2, с. 87]. В итоге авантю-
ризм и необдуманность решений Е.Е. Ковалевского приведут к разрыву в 1950-х 
годах между Институтом святого Дионисия и В.Н. Лосским, но этот разрыв будет 
обусловлен неприемлемыми действиями отдельного человека, Е.Е. Ковалевско-
го, а не той богословско-образовательной концепцией, которой придерживался 
Институт святого Дионисия в целом.

Конечно, создание альтернативного православного образовательного учреж-
дения проходило в непростой обстановке соперничества со Свято-Сергиевским 
институтом. Можно выделить только один фрагмент, зафиксированный в днев-



224

Научные конференции

Раздел III

Богословская и нравственно-просветительская 
деятельность В.Н. Лосского в 1940-х гг.

нике П.Е. Ковалевского, в котором отражаются все непростые перипетии отно-
шений между двумя православными богословскими институтами: «Вторник 24 
октября / 6 ноября 1945. Днем – заседание совета Богословского института, на 
котором обсуждалось “дело Института св. Дионисия”, а в конце концов велся 
процесс о. Евграфа. Первым выступил с настоящей обличительной речью о. Ва-
силий Зеньковский. В ней он сперва обвинил брата за его статью в “Семене”, по-
том, видя, что аргументы не очень действительны, перешел на некомпетентность 
преподавателей института. На это [я] ему возразил, что как раз из-за этого о. Ев-
граф и ищет компетентных преподавателей и просит о помощи [Богословского] 
института. Я разъяснил положение дел в Институте св. Дионисия и перемены, 
которые произошли с прошлого года. Очень вдохновенно защищал и Институт и 
брата С.С. Верховской, поставивший все точки над i. А.В. Карташев разразился 
прекрасной речью о сатане и подпадании современной русской Церкви власти 
диавола. О. Киприан, Л.А. Зандер и Ф. Спасский поддакивали и держали сторону 
нападающих на о. Евграфа. Решили все же познакомиться ближе с делом и пере-
говорить с французами. Вейдле подтвердил некоторые мои положения. Подобно 
тому, что случилось с Институтом св. Дионисия, произошло и с католиками. Рек-
тор Католического института, Монсиньор Калвэ, запросил о том, не согласится 
ли Богословский институт быть представленным на открытии Института изуче-
ния России, которое должно произойти в эту субботу. Наши “три великих” наот-
рез отказали. Вечером было открытие Института св. Дионисия. Много народа, в 
том числе – Саша Шмеман и Андроников, которые показали этим свою незави-
симость в отношении давления на них правления [Богословского] института. Не-
сколько слов о Святой Троице сказал о. Евграф. Влад. Лосский (который, между 
прочим, против всякого ожидания расхваливался всячески о. В. Зеньковским на 
заседании совета) сделал вступление в свой курс» [6, с. 435-436]. В этом развер-
нутом фрагменте представлен весь комплекс расхождений в позициях учебных 
заведений: и разные представления об уровне и сориентированности препода-
вательских компетенций, и различия в политических предпочтениях, и разное 
понимание положения Православия в христианском мире и во Франции в част-
ности, и личные претензии к организаторам, и несопоставимые формулировки 
целей и задач духовного образования… 

Вместе с тем необходимо отметить тот богословский авторитет, которым поль-
зовался Лосский и признавался даже его оппонентами из Свято-Сергиевского бо-
гословского института, ведь неслучайно один из «великих», В.В. Зеньковский, 



225

Научные конференции

Раздел III

Богословская и нравственно-просветительская 
деятельность В.Н. Лосского в 1940-х гг.

отмечал значимость богословского вклада Лосского. И опять задача Лосского в 
учебном процессе предстает именно в формате научно-богословского исследо-
вания, в виде презентации учебного курса, связанного с догматическим и мисти-
ческим богословием. В процессе преподавания в Институте святого Дионисия 
Лосский смог соединить свои идеи о мистическом и апофатическом богословии с 
историко-педагогическими реалиями, продемонстрировал, каким образом апофа-
тическое Боговидение может быть передано в реальном процессе обучения. 

Опыт передачи представлений о мистическом богословии в образовательном 
«пакете» необходимо рассматривать как один из важных духовно-образовательных 
экспериментов, связанных с педагогической деятельностью Лосского. Его теоре-
тические богословские работы, написанные в 1940-е годы, становятся настав-
лением в формировании мистического и апофатического Боговидения, или, как 
отмечал Р. Уильямс в конце ХХ столетия, «классический “Очерк мистического 
богословия Восточной Церкви” в последние два десятилетия приобрел статус 
почти учебника по восточно-христианской догматике, а его автор, как правило, 
считается одним из лучших выразителей этой традиции» [8, с. 9]. Тем самым, пре-
подавательская деятельность В.Н. Лосского в Институте святого Дионисия являет 
уникальный пример преподавания «не-знания» как учебной дисциплины, преоб-
ражение мистического «не-знания» в духовно-гносеологический результат, основ-
ными параметрами которого становится не столько формально-теоретическое 
усвоение материала, сколько соединения дидактичности с мистическим устрем-
лением к Божественному. Не столько информативное знание, сколько христиан-
ская любовь, соединенная с апофатическим «не-знанием», согласно Лосскому, 
могли бы максимально способствовать формированию подлинно православного 
мировоззрения. 

Апофатическое «не-знание», преподносимое Лосским в педагогической фор-
ме, оказывалось исторически результативным не только непосредственно в вос-
питании учеников – достаточно назвать имена упомянутого Александра Шме-
мана и Оливье Клемана, но и востребованным на следующих поколенческих 
уровнях. Показательно, что к проблеме осмысления мистической традиции Бо-
гообщения обращаются и современные авторы, в частности, митрополит Илла-
рион (Алфеев), анализирующий состояние православного богословия на рубеже 
XX-XXI столетий, отмечает, что «отсутствие у нас такого предмета, как мисти-
ческое богословие, приводит к тому, что студенты не изучают ключевые темы 
святоотеческой традиции: видение Бога, созерцание Божественного Света, обо-



226

Научные конференции

Раздел III

Богословская и нравственно-просветительская 
деятельность В.Н. Лосского в 1940-х гг.

жение человеческого естества» [5]. Но именно эти темы и являлись ключевыми 
для построения богословско-педагогического процесса Лосским, вытекающими 
из всего его прежнего духовно-образовательного и богословского опыта. Вопло-
щение принципов апофатического богословия в образовательном процессе и есть 
тот важнейший результат, который необходимо фиксировать при рассмотрении 
места апофатики в богословской системе Лосского.

Вопросы духовного образования в период 1940-х годов становятся для Лосско-
го ключевыми, что обнаруживает новые глубины собственных богословских ис-
следований. Его преподавательская деятельность неразрывно соединялась с фор-
мированием богословской системы, создавая особый, религиозно-апофатически 
сориентированный, формат знания. В понимание Лосским соотнесенности зна-
ния и «не-знания» включались практически все предшествующие этапы его 
духовно-биографического становления, начиная с самого детства. Показательно, 
что у отца, В.Н. Лосского Н.О. Лосского возникает еще в «Обосновании интуи-
тивизма» (1904), обоснование особого типа знания, возникающего в творческом 
«не-знании»: «Мы говорим о таком знании, какое дает поэт, постигающий вплоть 
до глубочайших изгибов внутреннюю жизнь мира, все то, что кроется в самых 
интимных тайниках души всякого существа. Пусть нам не говорят, что поэты 
дают такое знание только в области индивидуальной человеческой жизни. Ис-
кусство с одинаковою смелостью проникает и в глубины человеческой индиви-
дуальности, и в тот мир, который складывается из совместной работы многих 
человеческих «я», и в тот мир, который предшествует духовной жизни человека» 
[4, с. 18]. О потаенности творческого типа знания говорил отец, но В. Н. Лосский 
внес в духовную гносеологию апофатический смысл, что позволило ему выйти 
на преображенное понимание знания.

В связи с преображением гносеологических приоритетов В.Н. Лосского у него 
меняется и понимание Духовного образования, которое он стремился воплотить 
в преподавательской деятельности в Институте святого Дионисия. Необходимо 
помнить, что его реальная педагогическая деятельность в послевоенный период 
проходила в условиях существования многовекторных представлений о возмож-
ных перспективах развития православного духовного образования. Сложность 
подобных горизонтов ожиданий представлена в дневниковой записи П.Е. Кова-
левского, рассказывающего о видении направлений духовного образования в рам-
ках празднования 20-летия Свято-Сергиевского богословского института: «Вос-
кресенье 28 мая 1945. 20-летие православного Богословского института. Сегодня 



227

Научные конференции

Раздел III

Богословская и нравственно-просветительская 
деятельность В.Н. Лосского в 1940-х гг.

на Сергиевском подворье было официальное торжество 20-летия. [...] Первым на 
собрании говорил (вернее, читал) Митрополит. Он высказал свою точку зрения 
на дальнейшую судьбу богословской школы. Институт должен ехать в Россию 
служить русскому народу, а не оставаться на Западе. Он упомянул также, что 
хотел просить советское правительство о переводе всего профессорского состава 
(о чем он нас не предупредил) в Сергиевскую лавру. Если в России нужны цер-
ковные школы, то типа пастырских курсов; богословская наука там невозможна. 
Владыка глубоко ошибается, считая, что наш институт там сможет существовать. 
[...] О. Василий Зеньковский кратко, отчетливо и определенно ответил Митро-
политу о роли и задачах Богословского института» [6, с. 401]. И если в случае с 
уже утвердившим себя в православной богословской школе Свято-Сергиевским 
институтом была возможна такая неоднозначная концепция его дальнейшего раз-
вития, предлагаемая иерархом Церкви, то что можно было говорить о перспекти-
вах Института святого Дионисия, который только начинал свою организационно-
образовательную траекторию. 

На Институт святого Дионисия в 1940-е годы обрушиваются все трудности, с 
которыми сталкивается вновь созданное учебное заведение, – от недостаточной 
компетентности преподавателей до материально-финансового обеспечения – од-
нако В.Н. Лосский верно служил Институту до того времени, пока Институт и его 
руководство не перестали признавать Московский Патриархат. Главной причиной 
ухода В.Н. Лосского стала позиция ректора Института святого Дионисия в начале 
1950-х Е.Е. Ковалевского, решившего ускорить процессы создания самостоятель-
ной Французской Православной Церкви, напрямую связанной с его собственным 
именем. О личности Е.Е. Ковалевского и трудностях, которые приносили его ре-
шению для развития Института святого Дионисия, сохранилось достаточно мно-
го воспоминаний (в частности, опять же его брата П.Е. Ковалевского: «Среда 3/16 
января 1946. Днем – о. Евграф, рассказывавший о работе Института св. Диони-
сия и о трудностях с профессорами, из которых каждый желает заниматься не 
культурным воспитанием слушателей, а излагает только то, что его лично инте-
ресует» [6, с. 443]), а вопросы организации педагогического процесса в Институ-
те вызывали нарекания у представителей Московского Патриархата, о которых, 
например, заявлял направленный во Францию в 1946 году архиепископ Фотий 
(Топиро): «Институт св. Дионисия, ректором которого является протоиерей Ев-
граф Ковалевский, пока не имеет под собой ни финансовой, ни научной основы. 
Число слушателей Института совершенно ничтожно, и Институт больше числит-



228

Научные конференции

Раздел III

Богословская и нравственно-просветительская 
деятельность В.Н. Лосского в 1940-х гг.

ся, чем существует» [2, с. 87]. И все же педагогическая деятельность Лосского 
в 1940-е годы была неразрывно связана с Институтом святого Дионисия, где он 
имел возможность в качестве преподавателя и богослова презентовать своё виде-
ние духовной школы как площадки, где результативно соединяются богословски 
выверенное знание и апофатическое «не-знание».

Библиография
1.	 Ковалевский Е., прот. Православие во Франции // Церковная жизнь. 1962. 

№ 1–6. С. 44-52.
2.	 Кострюков А. А. Лекции по истории Русской Церкви (1917-2008). – М.: 

Изд-во ПСТГУ, 2018.
3.	 Ларше Ж.-К. О некоторых проблемах, связанных с характеристикой на-

следия Владимира Лосского // Вопросы теологии. 2019. Т. 1, № 2. С. 199–220.
4.	 Лосский Н. О. Избранное. М.: Правда, 1991.
5.	 Митрополит Иларион. Православное богословие на рубеже столетий / 

Сайт «Азбука веры» / URL: https://azbyka.ru/otechnik/Ilarion_Alfeev/pravoslavnoe-
bogoslovie-na-rubezhe-stoletij/1_10 Дата обращения: 17.06.2025.

6.	 Пасхальный свет на улице Дарю: дневники Петра Евграфовича Ковалев-
ского 1937-1948 годов. Нижний Новгород: Христианская библиотека, 2014.

7.	 Сайт Института святого Дионисия / URL: http://www.institut-de-theologie.
fr/But-Origine-et-role.html Дата обращения: 15.06.2025.

8.	 Уильямс Р. Богословие В. Н. Лосского: изложение и критика. Киев: ДУХ I 
ΛΙΤΕΡΑ, 2009.



229

Научные конференции

Раздел III

Патриаршие московские духовные школы в 1918-1925 гг.

УДК 27
Полетаева Татьяна Александровна,  

к.филос.н., к.ф.н., заведующая учебно-методическим  
отделом и доцент кафедры социально-гуманитарных  

дисциплин Белгородской Православной Духовной семинарии  
(с миссионерской направленностью), 

Россия, Белгород
bpds_umo@mail.ru

доцент кафедры новых технологий в гуманитарном 
образовании Института Дистанционного Образования ПСТГУ 

Россия, г.Москва
polet_ta@mail.ru

Кузьменко Сергий Васильевич, иерей,
магистрант программы «Церковная история советского периода»

Института Дистанционного образования ПСТГУ,
настоятель храма Святой Троицы 

Россия, г.Норильск
sergej.kuzmenko.1969@mail.ru

Патриаршие московские духовные школы в 1918-1925 гг.

Аннотация. В статье кратко описаны обстоятельства закрытия Московской 
Духовной Академии в результате действия декретов Советской власти и дает-
ся обзор деятельности патриарших московских духовных школ в 1918-1925 гг., 
в разных формах пытавшихся сохранить православное духовное образование в 
условиях усиливавшихся гонений на Русскую Православную Церковь. 

Ключевые слова: советские декреты, духовное образование, «нелегальная» 
академия, богословские курсы, православная народная академия, Даниловская 
академия.



230

Научные конференции

Раздел III

Патриаршие московские духовные школы в 1918-1925 гг.

 Poletaeva Tatiana A., 
PhD (philosophy, philology)

head of educational and methodical department,
assistant professor of the department of social and 

humanitarian disciplines of the Belgorod 
Theological seminary (with missionary orientation),

Russia, Belgorod,
bpds_umo@mail.ru

assistant professor of the department of new technologies
 in Humanitarian education, Institution of Distance Learning,

Orthodox Theological St.Tikhon University,
Russia, Moscow,
polet_ta@mail.ru

Kuzmenko Sergiy V., priest,
master's student of the «Church History 

of the Soviet Period» program
Institute of Distance Education of St. Tikhon's Orthodox University 

father superior of the Holy Trinity Church
Norilsk, Russia

sergej.kuzmenko.1969@mail.ru

Patriarchal Moscow Theological Schools in 1918-1925

Abstract. In the article the circumstances of the closing of the Moscow Theologi-
cal Academy is briefly described as a result of Soviet decrees and an overview of the 
Patriarchal Moscow Theological Schools activities from 1918 to 1925 is done, showing 
attempts of these schools to preserve in various forms Orthodox theological education 
during the intensifying persecution on the Russian Orthodox Church.

Keywords: Soviet decrees, theological education, “illegal” academy, theological 
courses, Orthodox People’s Academy, Danilov Academy.

Научные мероприятия и конференции

Раздел III



231

Научные конференции

Раздел III

Патриаршие московские духовные школы в 1918-1925 гг.

Результатом действия декретов Советской власти, выпущенных ею с 1917 по 
1921 г. и прямо или косвенно направленных на разрушение духовного образо-
вания Русской Православной Церкви (среди которых, например, постановление 
№ 126 «О передаче дела воспитания и образования из духовного ведомства в 
ведение Комиссариата по народному просвещению» 24.12.1917 г., ряд декретов: 
«О свободе совести, церковных и религиозных обществах» 2.02.1918 г., «Об от-
делении Церкви от государства и школы от Церкви» 05.02.1918 г., «О переда-
че в ведение Народного комиссариата просвещения учебных и образовательных 
учреждений и заведений всех ведомств» 06.05. 1918 г., постановление ВЦИК «О 
дополнении к Уголовному Кодексу РСФСР» 13.07.1921 г. и др.), стало лишение 
церковных организаций, включая учебные заведения, возможности владеть соб-
ственностью, лишение их статуса юридического лица, провозглашение всего 
церковного имущества народным достоянием, переходящим в непосредственное 
ведение местных Советов, национализация всех духовных школ. Духовные ака-
демии, семинарии и училища были закрыты или преобразованы в светские учеб-
ные заведения.

В такой обстановке единственным способом существования богословских 
школ могло стать новое их учреждение, впрочем, также без средств на содер-
жание и без доступа к конфискованным учебным помещениям прежних семи-
нарий, духовных училищ и академий. Высшее церковное управление Русской 
Православной Церкви указом от 1 ноября 1918 г. вынужденно подтвердило не-
готовность содержать духовные учебные заведения. Вместе с тем руководство 
и студенты закрытых духовных школ всяческими путями старались сохранить 
православное высшее духовное образование и при этом стоически пытались в 
невыносимых условиях, созданных советским государством для Русской Право-
славной Церкви, реализовать, насколько это было возможно, решения в отноше-
нии духовных школ, которые были приняты Поместным Собором 1917-1918 гг. 

К проблемам в духовном образовании Русской Православной Церкви, в том 
числе в высшем, в эпоху гонений со стороны Советской власти обращались про-
тод. С.Голубцов, А.Н. Кашеваров, Н.Ю. Сухова, игум. Андроник (Трубачев), А.Л. 
Беглов, прот. М.Козлов, прот. В.Сорокин, А. А. Бовкало, А. К. Галкин, игум. Да-
маскин (Орловский), С. Г. Зубанова и многие другие исследователи.

Попытаемся сделать краткий обзор того, как протекала борьба за сохране-
ние высшего духовного образования в московских духовных школах с 1918 по 
1925 год, в период патриаршества Святейшего Патриарха Тихона. 



232

Научные конференции

Раздел III

Патриаршие московские духовные школы в 1918-1925 гг.

Закрытие МДА и события, этому предшествовавшие
Московская духовная академия прекратила свою работу в 1919 г. Этому пред-

шествовали следующие события. Как сообщает протодиакон С. Голубцов, в ав-
густе 1917 г. здание Московской духовной академии заняли прибывшие из Пе-
трограда военные, организовав в нем Высшие офицерские электротехнические 
курсы [12, c.2]. По данным ЦГИАМ, Высшая инженерная школа, эвакуированная 
из Петрограда, заняла здания МДА в начале 1918 г. [3].

Начало нового 1917–1918 учебного года в МДА осложнилось финансовыми 
трудностями, нехваткой помещений и отсутствием средств для заработной платы 
преподавательскому составу [14, c.6]. В 1917–1918 гг. в МДА стал реализовать-
ся «утвержденный Синодом в 1917 г. новый учебный план, согласно которому 
число общеобязательных <…> предметов сокращалось, оставаясь <…> на пер-
вых двух курсах. На старших курсах оставались <…> специальные предметы, 
распределенные по 5 группам: 1) библейской, 2) богословско-философской, 3) 
церковно-исторической, 4) богословско-словесной, 5) церковно-практической» 
[11, с. 450].

Хотя указ Высшего церковного управления от 5 апреля 1918 г. предписывал 
прекращение финансирования МДА из церковной казны с июля, в начале 1918–
1919 учебного года занятия сначала продолжились в прежнем режиме, однако 
число студентов в два раза уменьшилось, а лекции стали проводиться нерегуляр-
но, так как профессора были заняты в Москве или не могли приезжать в Сергиев 
Посад по другим причинам.

1 октября 1918 года по сложившейся традиции в МДА состоялись литургия 
и академический акт, которые возглавил Святейший Патриарх Тихон. Однако, 
согласно рукописным программам (которые находились у профессоров и были 
впоследствии собраны библиотекарем МДА К. М. Поповым) первый семестр за-
кончился уже в ноябре 1918 г., а весь 1918–1919 учебный год завершился также 
досрочно, после 6 апреля, во время Великого Поста (Пасха тогда отмечалась 20 
апреля по н.с.). Часть преподавателей аттестовали студентов в форме собеседо-
вания, и, как пишет протодиакон С.Голубцов, всех «разогнал начавшийся голод. 
Остались только монашествующие <…> до тех пор, пока администрация могла 
выделять топливо, и был открыт академический храм» [11, c.450]. 

Профессор МДА, доктор богословия С. С. Глаголев (1865-1937) писал в конце 
зимы 1919 г. о фактическом положении Московской духовной академии: «Уми-
рающая академия блуждает» [10, c.270]. С прекращением лекций сошло на нет и 



233

Научные конференции

Раздел III

Патриаршие московские духовные школы в 1918-1925 гг.

казенное питание. В день по карточкам получали полфунта не лучшего качества 
хлеба, добывая кое-какие продукты, кто где мог. Некогда студенческая библиоте-
ка стала второй городской библиотекой, перейдя в ведение С. А. Волкова. Выдача 
религиозных книг прекратилась. В шестую неделю Великого поста 1919 г. был 
закрыт и опечатан академический храм. Вскоре и все здания перешли в собствен-
ность государства. Так, весной 1919 г. закрылась в Сергиевом Посаде Московская 
духовная академия [11, c.469]. Фундаментальная академическая библиотека ста-
ла филиалом Румянцевского музея. 11 июня 1919 г. совет МДА принял решение 
перенести деятельность академии в Москву, а в Посаде было сохранено ее юри-
дическое пребывание [4]. 

После принятия советским правительством провокационного декрета об изъ-
ятии церковных ценностей часть преподавательского корпуса академии подвер-
глись репрессиям и претерпели мученическую кончину [12, c.2]. 

«Нелегальная» духовная академия в Москве
После закрытия МДА в Сергиевом Посаде деятельность академии по реше-

нию ее совета была перенесена в столицу, в связи с тем, что помещения для за-
нятий здесь можно было найти гораздо проще [7]. 

Как полагает протодиакон С.Голубцов, с этой целью состоялось несколько за-
седаний совета академии, на которых обсуждались вопросы, как организовать дан-
ный перенос. Осталось свидетельство об одном из таких заседаний 11 июня 1919 г., 
на которое В. П. Виноградов (1885-1968), профессор академии, накануне направил 
свои предложения: «1. Сохраняя юридически свое пребывание в Посаде, академия 
временно переносит свои занятия в Москву. 2. Академия содержится на взносы 
слушателей в размере 300 руб. с каждого, что составит около 60 тыс. руб. в год 
при 200 слушателях. 3. Преподавателям устанавливается полекционная зарплата. 
4. Учебные планы должны быть максимально сокращены. 5. Необходимо образо-
вание специальной комиссии по организации этих курсов в Москве» [11, c.490].

На этом историческом заседании 11 июня 1919 г. была создана «комиссия 
из числа <…> профессоров <…> Председателем в комиссии выступал ректор-
протоиерей А. П. Орлов. Комиссией было подобрано помещение <…> адресата 
ректора <…> Москва, Арбат, Спасо-Песковская площадь, д. 1, кв. 1, — и помощ-
ника ректора <…> Москва, Сретенка, д. 27–29, кв. 1» [11, c.491]. 

Об успешных результатах переноса академии в Москву свидетельствует но-
ябрьский отчет Московского епархиального совета 1919 г., в котором говорится, 



234

Научные конференции

Раздел III

Патриаршие московские духовные школы в 1918-1925 гг.

что МДА «благодаря заботам и материальному попечению Московского епархи-
ального управления не только была спасена от закрытия, но и перенесена в са-
мую Москву, где в нее поступили <…> десятки лиц из Московского духовенства 
и из мирян» [2].

  Как пишут в своих воспоминаниях бывшие воспитанники, в этот период лек-
ции читались преподавателями либо в храмах, настоятелями которых были вы-
пускники академии (в храме Грузинской иконы Божией Матери, церкви Святой 
Троицы на Листах, храме Иоанна Воина на Божедомке в центре Москвы), либо 
частным порядком («в зале 2-го этажа дома на углу Златоустовского переулка и 
Мясницкой <...> на квартире профессора И. В. Попова в Денежном переулке, д. 
15» [11, c.494]).

Данных о деятельности «нелегальной академии» сохранилось очень мало. 
Свидетельства об этом, относящиеся к периоду патриаршества Святейшего Па-
триарха Тихона, имеются и по 1922-му, и по 1925-му году. А. Л. Беглов упоминает 
епископа Вениамина (Милова) как ее выпускника 1922 г. и приводит его сведения 
о местах, где могли в то время проходить занятия академии: «в Епархиальном 
доме, в церкви Иоанна Воина, в церкви Петровского монастыря и в храме Живо-
начальной Троицы в Листах у Сухаревки» [9, c.53]. 

К 1925 г. относится информация о «нелегальной академии» как объекте по-
стоянного интереса со стороны исполнительных органов власти. В начале 1925 г. 
она пополнила список агентурных разработок 6-го отделения Секретного отдела 
ОГПУ [19, с.166], где в перечне, сформированном Е. А. Тучковым, она значилась 
как «Поповская академия» с пояснением: «Содержание видно из заглавия. Ака-
демия нелегальна» [13]. 

Кроме попыток сохранить деятельность Московской духовной академии в 
столичном подполье, в 1918-1925 гг. на территории Москвы по благословению 
Святейшего Патриарха Тихона церковному руководству при поддержке энтузиа-
стов преподавателей и мирян удалось создать и проверить на некоторое время 
на практике духовные учебные заведения нового типа, целью которых стало не 
только обучение священства. 

Так, весной 1918 года по благословению Святейшего Патриарха открылись 
Богословские курсы, которые «имели задачу единения православных мирян с со-
кровищницей благодатной жизни Церкви <...>, знакомя их с проявлениями цер-
ковного духа по первоисточникам <...> и стремясь подготовить их к деятельному 
служению Церкви» [20, c.25]. 



235

Научные конференции

Раздел III

Патриаршие московские духовные школы в 1918-1925 гг.

Одним из видов занятий на курсах была практическая работа «по Священному 
Писанию, богослужению, святоотеческим творениям и житиям святых <...> заня-
тия по ознакомлению с сочинениями выдающихся русских духовных писателей 
XIX века: митрополита Филарета (Дроздова), епископа Игнатия (Брянчанинова), 
архиепископа Иннокентия (Борисова), епископа Феофана Затворника, о. Иоанна 
Сергиева (Кронштадтского) и др.» [20, c.26].

Учебно-методическое наполнение программы и преподавателей дисциплин на 
богословских курсах 1918 года можно увидеть в таблице 1. 

Таблица 1
Дисциплины и преподаватели Московских богословских курсов  

в 1918 г. [по 21, c.26].

Изучаемые дисциплины Преподаватель
Священное Писание (Писания св. Иоанна Богослова) Епископ Феодор 

(Поздеевский)
Богослужение (практическое изучение церковного Устава) и 
приходская жизнь (деятельность в приходе пастыря и пасомых)

А.Г. Куляшов

Православная Церковь на Востоке П.Б. Мансуров
Церковно-исторические очерки (христианские мученики); 
Церковные чинопоследования как выражение всеобъемлю-
щей и богодейственной любви Церкви к своим чадам;
Эпизодический курс «Вера и Церковь»

М.А. Новоселов

Религиозно-философские основы истории (борьба за Царствие 
Божие)

Л. А. Тихомиров

Богословские курсы функционировали 2 месяца – до 14 июня по н.с. 1918 г. В 
одной из статей журнала «Возрождение» было обещано вновь открыть курсы на 
постоянной основе: «Ввиду того, что курсы отвечали давно назревшей потребно-
сти в церковном просвещении, они будут возобновлены с половины августа сего 
года по расширенной программе и обращены в постоянные» [20, c.26]. Протодиа-
кон С. Голубцов отмечает, что в ЦГИАЛ сохранилось обьявление, по тексту ко-
торого можно понять, что аналогичные курсы в Москве планировалось открыть 
«для лиц обоего пола с середины января (ст. ст.) 1919 г.» [20, c.26].



236

Научные конференции

Раздел III

Патриаршие московские духовные школы в 1918-1925 гг.

Согласно архивным данным, «в ноябре 1918 г. были открыты <…> Пастыр-
ские богословские курсы в Вифании в части зданий бывшей Вифанской духов-
ной семинарии» [2], которая находилась в Сергиевом Посаде. Курсы в Вифании 
действовали «по утвержденной Высшим церковным управлением программе» 
[2] почти год, но в октябре 1919 г. Московский епархиальный совет оценил их 
деятельность неудовлетворительно, указав в качестве обоснования этой оценки 
то, что они расположены в отдалении от Москвы и число учащихся на них было 
всего двадцать семь, а число выпускников – семь человек, при этом из них ни-
кто «не только не принял священного сана, но и не изъявил пред епархиальной 
властью своего намерения вступить в ближайшем времени в состав клира» [1]. 
По этой причине Вифанские пастырские курсы были закрыты, а вместо них ана-
логичные курсы было решено открыть в самой Москве. Очевидно, следствием 
этого решения стало открытие «Богословских курсов при церкви Св. Николая на 
Маросейке» [2], о чем говорится уже в ноябрьском отчете 1919 г. Московского 
епархиального совета. 

Московская Православная народная академия богословских наук
Академия стала высшим учебным духовным заведением нового типа (1918–

1921). Инициировал ее открытие упомянутый выше профессор МДА В. П. Ви-
ноградов. Московским епархиальным советом по благословению Святейшего 
Патриарха Тихона новая академия была учреждена 21 мая 1921 года. Возглавил 
академию прот. Н. И. Боголюбский (1856-1926) «ординарный профессор богос-
ловия Московского университета, последний настоятель университетского хра-
ма во имя мц. Татианы перед его закрытием <…>, [председатель] Всероссий-
ского съезда духовенства и мирян» [17, с. 464]. Созданная духовная школа была 
призвана обеспечивать «распространение православно-богословского просве-
щения среди самых широких кругов и масс православно-церковного общества 
и народа с целью <…> более глубокого и сознательного усвоения христианско-
го мировоззрения и взаимопонимания между всеми слоями церковного народа» 
[15, c.437].

Кроме этого, новая академия должна была решать задачи «подготовки всех 
членов Церкви к сознательной и плодотворной практической работе для Церкви 
во всех приходских и епархиальных учреждениях<…>, содействия в подготовке 
к пастырскому служению лиц, чувствующих к нему призвание, а также усовер-
шенствования в деле пастырства лиц священного сана» [20, c.23].



237

Научные конференции

Раздел III

Патриаршие московские духовные школы в 1918-1925 гг.

В Православной народной академии по особым организационным прави-
лам действовали «три рода самостоятельных курсов по богословским наукам» 
[20, c.23], краткое описание которых, а также требования к абитуриентам при-
ведены в таблице 2.

Таблица 2
Виды образования в Московской Православной народной академии  

и требования к абитуриентам [по 20, c.23].

Отделение Требования к абитуриентам Богословское 
образование 
по окончании

Общедоступные 
богословские 
курсы

общее образование разных уровней
•	 лица «обоего пола»

среднее для мирян

Высшие богослов-
ские курсы

среднее и высшее мирское образова-
ние либо образование, полученное на 
общедоступных богословских курсах
•	 лица «обоего пола»

высшее для мирян

Пастырские курсы среднее и высшее мирское образова-
ние 
•	 лица, готовящиеся к священниче-
скому служению
•	 лица в сане священнослужителя

пастырское

В состав правления народной академии на выборных началах вошли опреде-
ленные советом Союза духовенства и мирян ректор, помощник ректора, заведую-
щие трех отделений и три преподавателя, имевшие степень магистра / доктора 
богословия. Открытие нового учебного заведения состоялось 24 июня (по н.с.) 
1918 г. в Соборной палате при Епархиальном доме. Сам Святейший Патриарх 
Тихон совершил молебен и обратился к собравшимся с речью, в которой «с при-
сущим ему отеческим чистосердечием, говорил со слушателями о благотворном 
познании высоких истин веры Христовой» [20, c.24]. 

В декабрьском выпуске газеты «Московские Церковные Ведомости» 1918 года 
под заголовком «Хроника Московской Епархиальной жизни» было напечатано 



238

Научные конференции

Раздел III

Патриаршие московские духовные школы в 1918-1925 гг.

следующее: «Успешно идут дела Православной народной академии. В настоящее 
время число слушателей академии достигло значительной цифры — 225 чело-
век. Лекции в первую неделю занятий читались в Епарх. доме, а потом акаде-
мия перешла в юридическую аудиторию университета. При академии в конце 
июля открывается общество для пособия недостаточным слушателям. Организо-
ван также и хор из слушателей, который впервые будет петь за богослужением в 
праздник Преображения в университетской церкви. Поступают и пожертвования 
на академию» [20, c.25]. 

В отчете Московского епархиального совета за 1919 год сообщалось с опти-
мизмом, что в столице новая академия провела «ряд чрезвычайных церковно-
просветительных чтений, проведенных лучшими церковными лекторами <…> 
(особенно лекторами Народной академии <…> Д. Кузнецовым, профессором И. 
М. Громогласовым), при участии лучших певческих хоров <…> при огромном 
стечении народа» [2]. Из текста отчета видно, что преподаватели и студенты ака-
демии были энергичными и увлеченными энтузиастами – они применяли новую 
форму духовного образования – лекции-концерты, проходившие в Московском 
епархиальном доме «иногда в присутствии Патриарха Тихона при огромном сте-
чении народа, преимущественно интеллигенции» [2]. 

Московская Православная народная академия богословских наук существова-
ла примерно до 1921 г. [16], финансируясь за счет частных пожертвований и пла-
ты «за слушание лекций [выделяемой] Союзом духовенства и мирян» [20, c.24].

Существует частная критическая оценка некоторых нюансов ее деятельности, 
данная о. Павлом Флоренским в личном письме 

И.М. Картавцеву, что якобы академия была «со спиритуалистическим уклоном и 
протестантствующая» [5]. Среди слушателей Московской Православной народной 
академии в 1920 году числился В. А. Путята, который впоследствии стал обновлен-
ческим архиепископом Виктором [20, c.26]. Также известно, что после закрытия 
академии ее бывший ректор прот. Н. И. Боголюбский «в 1922 г. уклонился в обнов-
ленческий раскол» [17, с. 464-465]. Мнение о.Павла Флоренского и факт ухода в 
обновленчество бывшего ректора и некоторых бывших студентов академии, конеч-
но, не могут быть определяющими в общей оценке деятельности этого учебного 
заведения – все же Московская Православная народная академия в любом случае 
была полезным опытом по апробированию новых форм высшего духовного обра-
зования Русской Православной Церкви, причем в условиях, совершенно немысли-
мых для нормального функционирования высшего учебного заведения. 



239

Научные конференции

Раздел III

Патриаршие московские духовные школы в 1918-1925 гг.

Даниловская академия
Еще одной попыткой сохранения высшего богословского образования в Москве 

была попытка организации архиепископом Волоколамскам Феодором (Поздеев-
ским) (1876-1937) (до революции бывшим последовательно ректором Тамбовской 
духовной семинарии (с 1904), Московской духовной семинарии (с 1906) и МДА (с 
1909 по 1917 [18]) Даниловской академии аскетического направления, упомина-
ние о которой находится в ноябрьском отчете Московского епархиального совета 
1919 г. Отчет гласит, что в Москве, помимо спасенной, но «нелегальной» МДА и 
Богословской академии, действует «Высшая церковная школа в Даниловом мо-
настыре при Иноческом Братстве» [2]. О том, что епископом Феодором (Позде-
евским) после ухода из МДА в самом деле была осуществлена попытка создания 
Высшей богословской школы в Даниловском монастыре, свидетельствует игумен 
Андроник (Трубачев) и др. [6]. Игумен Андроник (Трубачев) также пишет, что це-
лью академии была разработка «Богословия на строго церковном святоотеческом 
принципе с подготовкой пастырей. Владыка Феодор читал в ней аскетику; среди 
профессоров, которых он наметил в сентябре 1918 года <…> на 1 курсе, были: ие-
ромонах Венедикт (Алентов) (Священное Писание Ветхого Завета), С.П.Мансуров 
(древняя церковная история), священник С.М. Соловьев (патрология), священник 
И.В.Гумилевский (литургика), священник П.А.Флоренский (философские пред-
посылки религиозного жизнепонимания), [С.И.] Соболевский» [5, с. 240-241]. 
Больше никаких сведений о том, как осуществлялся учебный процесс в Дани-
ловской академии, пока не найдено. Н. А. Сухова считает, что преосвященный 
Феодор (Поздеевский) в 1920-е гг. использовал при Свято-Даниловом монастыре 
в деятельности Даниловской академии некоторые элементы проектов Иноческо-
го Всероссийского церковно-просветительского братства и Высшей церковно-
богословской школы, которые обсуждались на Поместном Соборе 1917–1918 г. 
[21, c.318]. Известно, что, когда епископ Феодор был назначен 1 мая 1917 г. на-
стоятелем Даниловского монастыря, с ним вместе пришли в этот монастырь его 
бывшие студенты-единомышленники, а когда, начиная с 1920 г., он несколько раз 
попадал под арест НКВД, то назначал на время своего отсутствия наместниками 
своих ближайших учеников [8]. О результатах деятельности Даниловской акаде-
мии можно судить, очевидно, лишь косвенно. А результаты эти были таковы, что, 
как пишет Т. Петрова, именно благодаря архиепископу Феодору (Поздеевскому) и 
близким ему по духу архиереям, которые сплотились вокруг Данилова монастыря 
(по причине чего их даже называли «Даниловским Синодом»), став во время об-



240

Научные конференции

Раздел III

Патриаршие московские духовные школы в 1918-1925 гг.

новленческого кризиса главной опорой Святейшего Патриарха Тихона, «Русская 
Церковь устояла перед натиском богоборцев и разрушителей» [18]. 

Выводы
Обзор деятельности Патриарших московских духовных школ с 1918 по 1925 

г. показывает, что все эти учебные заведения, несмотря на отсутствие государ-
ственного финансирования, репрессии против преподавателей и студентов, смог-
ли сохранить ядро преподавательского состава и продолжить подготовку буду-
щих священнослужителей: с осени 1919 г. в Москве продолжала деятельность 
закрытая Московская духовная академия в форме «нелегальной академии» и фак-
тически в таком же стиле вела, очевидно, подпольную образовательную деятель-
ность Даниловская академия (дополнительные факты о чем, можно надеяться, 
еще будут найдены в архивах), с 1918 по 1921 г. официально работала высшая 
духовная школа нового типа – Московская Православная народная академия бо-
гословских наук, в 1918 -1919 гг. осуществляли свою деятельность Богословские 
курсы на территории Москвы, Богословские Пастырские курсы в Сергиевом 
Посаде. Можно с уверенностью утверждать, что благодаря самоотверженному 
труду преподавателей и студентов опыт деятельности Патриарших московских 
богословских школ в тяжелые времена большевистских гонений 1918-1925 гг. 
помог заложить основы для возрождения и развития духовного образования Рус-
ской Православной Церкви в будущем, когда религиозная политика Советско-
го государства изменилась в годы Великой Отечественной войны. Осмысление 
этого опыта важно и сейчас для развития современного православного высшего 
духовного образования в России.

Библиография
Архивные материалы:
1.	 ЦА ФСБ. Д. Н-1780. Т. 10. Л. 126–126а. 
2.	 ЦА ФСБ. Д. Н-1780. Т. 10. Л. 129–130а. 
3.	 ЦГИАМ. Д. 981. Л. 2. 
4.	 ЦГИАМ. Оп. 4. Д. 5058. Л. 30–31. 
Публикации:
5.	 Андроник (Трубачёв), игум. Священник Павел Флоренский — профессор 

Московской духовной академии // Богословские труды (Юбилейный сборник 
Московской духовной академии). 1986. С. 226–246. 



241

Научные конференции

Раздел III

Патриаршие московские духовные школы в 1918-1925 гг.

6.	 Андроник (Трубачёв), игум., Зосима (Давыдов), еп. Якутский и Ленский), 
Дубинин А., свящ. Переписка епископа Феодора (Поздеевского) и архиепископа 
Никона (Рождественского) со священником Павлом Флоренским // Богословский 
вестник. № 10. 2010. С. 388 – 432. 

7.	 Архимандрит Симеон (Томачинский). Проект священномученика Дамиа-
на (Воскресенского) по организации духовных школ // Теологический вестник 
Смоленской православной духовной семинарии. 2020. С. 71-78. 

8. Последнее следственное дело архиепископа Феодора (Поздеевского). Ч. 1 
// Даниловский благовестник. Вып. 18. 2009. С. 38–54. URL: https://azbyka.ru/
otechnik/Feodor_Pozdeevskij/poslednee-sledstvennoe-delo-arhiepiskopa-feodora-
pozdeevskogo-chast-1/#source (дата обращения: 07.10.2025).

9.	 Беглов А. Л. В поисках безгрешных катакомб: Церковное подполье в СССР. 
М., 2008.350 c. 

10.	 Богданова Т. А., Клементьев А. К. Письма профессоров Московской ду-
ховной академии профессору Петроградской духовной академии Николаю Ни-
каноровичу Глубоковскому» (1902–1921) // Вестник Екатеринбургской духовной 
семинарии. 2021. № 35. С. 267–332.

11.	 Голубцов С., протодиак. Московская духовная академия в революцион-
ный период (1917–1918) // Богословский вестник. 2010. № 11–12. C. 443- 509.

12.	 Голубцов С., протодиак. Профессура МДА в сетях Гулага и ЧК. М., 1999. 
96 c.

13.	 Дамаскин (Орловский), игум. Мученики, исповедники и подвижники бла-
гочестия Русской Православной Церкви ХХ столетия. Кн. 5. С. 109–112.

14.	 Зубанова С. Г., Зажеко А. А. Трагические страницы истории Московской 
духовной академии в 1917–1918 гг. в контексте обновленческого движения URL: 
https://doi.org/10.24158/fik.2019.4.6 (дата обращения: 12.07.2025 г.).

15.	 Кашеваров А. Н. Православная Российская Церковь и Советское государ-
ство (1917–1922). М.: Изд-во Крутицкого подворья. Общество любителей цер-
ковной истории. 2005. 437 с.

16.	 Козлов М., Федоров В. А. Академии духовные православные в России // 
Православная энциклопедия / под ред. Патриарха Московского и всея Руси Алек-
сия II. М., 2000. Т. 1. С. 349–352. 

17.	 Матюшин С., диакон. Боголюбский Н.И. // Православная энциклопе-
дия / под ред. Патриарха Московского и всея Руси Алексия II. М., 2002. Т. 5. 
С. 464-465.



242

Научные конференции

Раздел III

Патриаршие московские духовные школы в 1918-1925 гг.

18.	 Петрова Т. Тайны следственного дела об иноческом братстве князя Да-
ниила // Церковный вестник. 13 января 2014 г. http://e-vestnik.ru/history/tayny_
sledstvennogo_dela_7591/ (дата обращения: 07.10.2025).

19.	 Русская Православная Церковь и коммунистическое государство. 1917–
1941. М.: Изд-во Библейско-богословского института св. апостола Андрея. 1996. 
326 c.

20.	 Сорокин В., прот., Бовкало А. А., Галкин А. К. Духовное образование в 
Русской Православной Церкви при Святейшем Патриархе Московском и всея 
России Тихоне (1917–1925) // Христианское чтение. 1992. № 7. С. 19-49.

21.	 Сухова Н. Ю. Ученое монашество в России: научно-богословская деятель-
ность и проблема консолидации // Вертоград наук духовный: Сборник статей по 
истории высшего духовного образования в России XIX — начала XX века. М., 
2007. С. 304–325.



243

Научные конференции

Раздел III

Особенности использования миссионерских 
принципов и приемов Древнехристианской Церкви 
в современности

УДК – 266.1
Нифонтова Ольга Ивановна

кандидат философских наук,
научный сотрудник Белгородской 

Православной Духовной семинарии (с м.н.),
доцент кафедры социально-гуманитарных дисциплин, 

доцент кафедры философии и теологии
Белгородского государственного национального 

исследовательского университета,
Россия, г. Белгород

nifontova.olya2013@yandex.ru

Особенности использования миссионерских принципов и приемов 
Древнехристианской Церкви в современности

Аннотация: настоящая статья раскрывает вопрос использования древнехри-
стианских миссионерских методов и приемов в современности. Подчеркивается 
происхождение основных способов евангельской проповеди от Иисуса Христа и 
апостолов. Показано преломление первоначальных миссионерских принципов в 
современном деле благовестия с учетом исторического контекста и значительного 
снижения общего уровня духовности членов Церкви. Выявлен один из основных 
изначальных направлений христианской миссии, сохранившийся до наших дней: 
словесная проповедь, основанная на деятельной помощи в житейских нуждах 
обращаемых. Замечена трансформация содержания деятельного аспекта миссио-
нерской проповеди от чудесных исцелений в сторону посильной заботы о потен-
циальных будущих членах Церкви.

Ключевые слова: миссия, принцип, прием, метод, словесная проповедь, дея-
тельная проповедь, забота, помощь, участие.



244

Научные конференции

Раздел III

Особенности использования миссионерских 
принципов и приемов Древнехристианской Церкви 
в современности

Nifontova Olga Ivanovna,
PhD in Philosophy,

Researcher at the Belgorod Theological Seminary,
Associate Professor 

of the Department of Social and Humanitarian Disciplines,
Associate Professor 

of the Department of Philosophy and Theology
Belgorod State National

Research University,
Russia, Belgorod

nifontova.olya2013@yandex.ru

Features of the use of missionary principles and methods  
of the Ancient Christian Church in modern times

Abstract: This article explores the use of ancient Christian missionary methods and 
techniques in modern times. It highlights the origins of the main methods of evangelical 
preaching from Jesus Christ and the apostles. The article examines the transformation 
of these original missionary principles in the modern context of evangelism, taking into 
account the historical background and the significant decline in the overall spirituality 
of the Church’s members. It identifies two primary original directions of Christian mis-
sion that have endured to the present day: verbal preaching based on active assistance 
in the practical needs of the converts. There has been a transformation in the content 
of the active aspect of missionary preaching, from miraculous healings to providing 
assistance to potential future members of the Church.

Keywords: mission, principle, reception, method, verbal preaching, active preach-
ing, care, assistance, and participation.

 

В современной церковной науке можно встретить некоторое количество тру-
дов, посвященных исследованию миссионерских принципов и приемов отдель-
ных миссионеров или отдельных епархий. Протоиерей В. Духанин анализирует 
данный вопрос на основе дневников святителя Николая Японского [3], В. Бахаев, 
- наследия святителя Филарета (Дроздова) [2], Н.С. Харина, Т.В. Ткачева раскры-
вают миссионерские методы Салехардской епархии [6]. Об общих миссионер-



245

Научные конференции

Раздел III

Особенности использования миссионерских 
принципов и приемов Древнехристианской Церкви 
в современности

ских методах в целом повествует в своей статье Н.М. Чернавский [7]. Однако в 
науке отсутствуют работы, посвященные анализу проблемы использования мето-
дов Древней христианской Церкви в современности. Настоящая статья призвана 
восполнить этот пробел.

Современная миссионерская деятельность Русской Православной Церкви во 
многом в своем фундаментальном основании опирается на принципы и приемы, 
заложенные основателем христианства Иисусом Христом и его учениками апосто-
лами в I веке. Вместе с тем, невозможно говорить о полном повторении древнехри-
стианских методов в современном деле проповедничества. За прошедшие столетия 
произошли значительные изменения в области духовных дарований, которые внес-
ли свои коррективы в дело миссии. Современным продолжателям апостольского 
благовестия в большинстве своем перестали быть доступными такие дары Святого 
Духа, как изгнание бесов, исцеление болезней, знание иностранных языков без их 
изучения, пророчества, воскрешение мертвых. В сложившихся условиях первона-
чальные древние христианские миссионерские способы подверглись некоторой 
корректировке, однако глубинная их суть не изменилась. В данной статье пред-
принимается попытка показать, как трансформировались в современных условиях 
некоторые заданные Христом и апостолами миссионерские направления. Для до-
стижения этой цели следует обратиться к истории зарождения миссии.

Точку отсчета христианской миссии, вероятнее всего, следует отнести к ее 
основателю, Триипостасному Богу. Из Ветхозаветного Священного Писания нам 
известно, что Бог, имея определенный план по спасению падшего человечества, 
предпринимает попытки подготовить людей к его восприятию. Он избирает ев-
рейский народ, которому постепенно и дозированно через пророков открывает 
возможность спасения с помощью Мессии, воплотившегося в человеческую 
природу второй Ипостаси Святой Троицы. В определенные времена пророчества 
исполняются в Лице Иисуса Христа, который и является первым новозаветным 
миссионером и проповедником, наглядно продемонстрировавшим основные на-
правления миссионерской деятельности в целом. В последующие века эти на-
правления были скорректированы с учетом исторических реалий, но глубинная 
суть их сохранилась в неизменном виде. 

Обращаясь непосредственно к деятельности Иисуса Христа, вышедшего про-
поведовать человечеству благую весть о спасении, мы видим, как он путешествует 
по различным областям Палестины, дает наставления о жизни по Евангельским 
заповедям, разъясняет людям тайны Царства Божьего и будущей жизни, послед-



246

Научные конференции

Раздел III

Особенности использования миссионерских 
принципов и приемов Древнехристианской Церкви 
в современности

ней судьбы земного мира. Вместе с тем, миссия Христа не ограничивается одни-
ми только словесными назиданиями, сопровождаясь многочисленной помощью 
каждому нуждающемуся человеку. Новозаветные Евангелия повествуют нам о 
большом количестве случаев исцелений людей, изгнаний бесов, даже воскре-
шений, совершенных Христом. Деятельным участием в жизни и судьбе людей, 
которым Он проповедует, Иисус демонстрирует один из важнейших принципов 
миссионерской проповеди, заключающийся в оказании практической помощи че-
ловеку. Этот принцип остается актуальным во все времена. Миссионер призван, 
прежде всего, реальными делами свидетельствовать о своей вере и примером 
своей христианской жизни привлекать в Церковь других. Лишь в таком случае 
его словесная проповедь, подкрепленная делами, будет воспринята и услышана. 
Кроме того, Иисус Христос демонстрирует нам миссионерскую инициативность. 
Он не сидит на одном месте в ожидании людей для того, чтобы начать свою про-
поведь, Он идет к людям Сам, находит их и часто первым начинает разговор. 

Тем самым Иисус как первый миссионер демонстрирует нам как минимум три 
основных взаимодополняющих принципа миссионерской деятельности: сочета-
ние словесной проповеди с делами помощи и собственной инициативностью, от-
крытостью миру. 

Миссионерские принципы Христа можно представить кратко в следующем виде:
1.	 Инициативность к общению, открытость.
2.	 Деятельная помощь людям.
3.	 Словесная проповедь.
Миссионерский пример Христа свидетельствует о недостаточности одной 

только словесной проповеди как для миссионера, так и для пастыря Церкви, и 
необходимости соединения ее с деятельной помощью по отношению к человеку. 
Конечно, мы, современные миссионеры, не имеем изобильных Даров Святого 
Духа, которыми обладали христиане Древней Церкви. Никто из нас не способен 
воскрешать, изгонять бесов, даже исцелять. Однако возможны другие виды про-
явления заботы к человеку в виде молитвы, поддержки, доставки лекарств, про-
питания, оказании другой посильной деятельной помощи в житейских нуждах, 
исходя из обстоятельств. Проявление искреннего внимания и заинтересованно-
сти к жизни того или иного человека часто способствует его вовлечению в жизнь 
церковной общины. Тогда как безразличное отношение, действия только лишь 
в своих личных интересах, грубость, полная невнимательность и равнодушие 
пастыря или миссионера приводят к отторжению людей от церковной жизни. В 



247

Научные конференции

Раздел III

Особенности использования миссионерских 
принципов и приемов Древнехристианской Церкви 
в современности

этом смысле Сам Христос, проявлявший всегда заинтересованность в каждом 
встречающемся человеке, должен быть примером и ориентиром для миссионера 
и пастыря в вопросе выстраивания отношений с потенциальной паствой.

Еще одним миссионерским принципом, который демонстрирует нам Христос, 
является постепенность в деле миссии. Обращаясь к фрагментам новозаветных 
Евангелий, мы наблюдаем, как Он, призвав апостолов, начинает открывать им 
Божественные тайны не сразу, а дозировано, постепенно увеличивая их способ-
ность восприятия. Далеко не сразу апостолы получают дар Святого Духа, этому 
событию предшествует длительная подготовка.

Сам Христос, будучи Богом, являлся самодостаточным проповедником, апо-
столы же как люди – нет, поэтому им было необходимо содействие Святого Духа 
в их деятельности. И мы наблюдаем, что перед своим вознесением на небо Хри-
стос все еще не в полной мере дает Святого Духа своим ученикам. Хотя он и 
говорит им: «Мир вам! Как послал меня Отец, так и я посылаю вас. Сказав это, 
дунул и говорит им: примите Духа Святого» (Иоан. 20:21-22), - однако, вместе с 
тем, сообщает и следующее: «Я истину говорю вам: лучше для вас, чтобы Я по-
шел; ибо, если Я не пойду, Утешитель не приидет к вам; а если пойду, то пошлю 
Его к вам (Ин.16:7)». Согласно мнению Феофилакта Болгарского, в первом еван-
гельском фрагменте Дух еще не дается апостолам, Христос только говорит им 
подготовиться к Его принятию: «Дует и дает им Святаго Духа. Теперь Он уделяет 
им не совершенный дар Святаго Духа, ибо таковой Он даст им в Пятидесятницу, 
но делает их способными к принятию Духа» [5]. 

Тем самым демонстрируется принцип постепенности миссионерской пропове-
ди и деятельности. Миссионеру не нужно ждать моментальных результатов, а слу-
чающиеся неудачи следует рассматривать как временный период, продолжая дей-
ствовать для достижения своей цели – соучастия в спасении Богом человечества.

В день Пятидесятницы Святой Дух сходит на апостолов изобильно так, что 
они начинают свободно говорить на иностранных языках, исцелять: «Выноси-
ли больных на улицы и полагали на постелях и кроватях, дабы хоть тень про-
ходящего Петра осенила кого из них» (Деян. 5:15). Однако не стоит думать, что 
было только радостно и благополучно. Вместе с обильной благодатью явились и 
большие гонения со стороны иудеев на апостолов: на них клеветали, гнали, по-
кушались на жизнь, убивали. И это одна из данностей миссионерского служения, 
существующая с первых веков христианства: миссия всегда сопряжена со множе-
ством опасностей. Сам Иисус Христос был распят за свою миссионерскую дея-



248

Научные конференции

Раздел III

Особенности использования миссионерских 
принципов и приемов Древнехристианской Церкви 
в современности

тельность, вслед за Ним большинство апостолов закончили жизнь мученически. 
Соответственно, современная миссия, так же, как и в первых веках христианства, 
сопряжена с опасностями, в первую очередь со стороны обращаемых в веру лю-
дей, которые зачастую угрожают жизни проповедника или препятствуют. 

Помимо миссионерских принципов, заложенных Христом, некоторые мето-
ды миссионерской деятельности были заложены и выработаны самими апосто-
лами. К примеру, апостол Павел в языческом городе Афины первым в истории 
использовал способ подстройки под культурные особенности обращаемого им 
языческого населения. Хотя город, полный идолов, оказал на апостола удручаю-
щее впечатление («В ожидании их в Афинах Павел возмутился духом при виде 
этого города, полного идолов» (Деян. 17: 16)), тем не менее, апостол Павел су-
мел извлечь пользу из сложившихся обстоятельств. Заметив алтарь с надписью 
«неведомому Богу», он предпринял попытку через это начать свою проповедь. 
Апостол начинает с похвалы в сторону слушателей, называет их особенно набож-
ными, после этого сообщает, что знает, кто этот неведомый Бог и рассказывает об 
Иисусе Христе (Деян. 17: 22-30). 

В этом успешном миссионерском приеме можно выделить 4 главных элемента:
1.	 Внимание к культурным и религиозным предпочтениям людей для после-

дующего использования этого знания для проповеди.
2.	 Извлечение пользы даже из отрицательных моментов.
3.	 Выявление и похвала какой-либо положительной стороны в собеседниках.
4.	 Собственно сама проповедь.
Прием апостола Павла в целом предполагает подстройку под религиозные, 

культурные и личностные особенности собеседника. Такой принцип впослед-
ствии использовали русские миссионера XVIII-XIX веков в своей деятельности. 
Также он отразился в Церковном сознании в целом. К примеру, согласно инструк-
ции Священного Синода 1769 года о миссионерской работе среди язычников, при 
обращении инородцев рекомендовалось начинать беседу с разговоров об их жиз-
ни, религиозных представлениях, и уже только после этого переходить к христи-
анской проповеди [4]. Если обратиться к житиям, жизнеописаниям и дневникам 
русских миссионеров, то можно обнаружить следование тем или иным миссио-
нерским принципам Христа и апостолов.

Выдающийся русский миссионер архимандрит Макарий (Глухарев) (1792-
1847) предварил свою деятельность большой миссионерской подготовкой: изучив 
алтайское наречие, перевел на него Евангелие, катехизис, молитвы и предпринял 



249

Научные конференции

Раздел III

Особенности использования миссионерских 
принципов и приемов Древнехристианской Церкви 
в современности

путешествие с проповедью по окрестностям Алтая. Однако его словесная миссия 
не имела успеха. Тогда он вынужденно пересмотрел свои методы, стал вникать 
в житейские нужды и интересы местного населения и по возможности удовлет-
ворять их. Такая помощь привлекла инородцев и открыла их сердца к благове-
стию. Кроме того, личные качества архимандрита Макария, такие как незлобие, 
ласковость и любовь приводили к перемене первоначально недобрых намерений 
инородцев. Показателен случай 1715 года, когда вогулы, не желавшие принять 
крещение, задумали убить архимандрита, но после его ласкового приема усты-
дились своего первоначального замысла, покаялись и просили крещения. Таким 
образом, искреннее участие миссионера или пастыря в жизни другого человека в 
совокупности с добрым отношением могут творить чудеса. Такой принцип дея-
тельной заботы к людям, кроме архимандрита Макария, впоследствии использо-
вали многие русские миссионеры. Святой равноапостольный Николай Японский 
одним из главных требований к миссионеру считал стремление слиться с наро-
дом, к которому обращена проповедь, не только внешней, но и своей внутренней 
жизнью; наличие у миссионера сердца, способного проникнуться нуждами ближ-
них, почувствовать их скорби и радости как свои собственные [1, с. 177‑178]. Сам 
святитель Николай с уважением относился к культуре японского народа, даже 
японские буддисты относились к нему с почтительностью. Для успеха своей 
проповеди он изучил культурные особенности японцев, их религию, литературу, 
посещал светские и религиозные мероприятия японцев, изучил их язык, жил в 
буддийском монастыре. Свою проповедь он начинал с тех тем, которые были ин-
тересны японцам. Такая подстройка, отсылающая нас к методу апостола Павла, 
увенчалась успехом его миссионерской деятельности. Главным принципом Ни-
колая Японского было сначала завоевать людей любовью, и только потом пере-
ходить к Евангельскому благовестию.

Показателен также и пример проповеднической деятельности русского мисси-
онера XIV века святителя Стефана Пермского (1340-1396), который сделал много 
полезного для зырянского народа: он создал им первую азбуку и письменность, 
став епископом, помогал разрешать военные, продовольственные и налоговые 
проблемы населения своей епархии, являлся для них не только пастырем, но и 
любящим отцом. Столкнувшись с угрозами для своей жизни со стороны зырян, 
пастырь отвечал им незлобием, терпением, помощью и заботой. В результате 
зыряне, пораженные незлобием, кротостью и заботой о них святителя Стефана, 
добровольно массово принимали крещение и присоединялись к жизни Церкви. 



250

Научные конференции

Раздел III

Особенности использования миссионерских 
принципов и приемов Древнехристианской Церкви 
в современности

Заслуживает внимания и стремление святителя к качественному, а не количествен-
ному увеличению христиан: крестил он только тех, кто уверовал от всего сердца 
и стремился к христианской жизни. Правильно организованная миссионерская 
деятельность святителя Стефана принесла высокие результаты: всего за 4 года 
миссии в зырянском крае сложились условия для создания епархии с местным 
духовенством. На примере жизни святителя Стефана Пермского раскрываются те 
качества, которые необходимы миссионеру для успешной проповеди: терпение, 
незлобие, забота, любовь, готовность оказать помощь в житейских нуждах, про-
должение проповеди, несмотря на препятствия, большая трудоспособность. 

Подводя итоги, можно утверждать, что первоначальные принципы миссионер-
ской деятельности заложены основателем Церкви Иисусом Христом. В первую 
очередь Он демонстрирует нам необходимость сочетать собственную миссио-
нерскую инициативу, искреннее участие в жизни людей, посильно помогать им 
в житейских нуждах, что становится основанием для словесной проповеди, вы-
строенной на принципе постепенности. В дальнейшем апостол Павел дополнил 
эти принципы методом подстройки под культурные и религиозные особенности 
обращаемых людей, а также их личные взгляды. 

В последующем заложенные Христом и апостолами миссионерские принципы 
продолжали использоваться в деле христианского спасения человечества вплоть 
до сегодняшнего дня. Однако некоторые из них несколько трансформировались в 
соответствии с современными ограниченными духовными возможностями мис-
сионеров и пастырей. Дары исцелений, воскрешения и изгнания бесов первых 
веков стали большинству недоступны. В связи с этим принцип помощи людям 
на сегодняшний день предполагает вместо совершения чудес посильное участие 
миссионера в житейских нуждах просвещаемых людей, искреннюю практиче-
скую заботу о них, выражаемую в делах. 

Все вышеназванные принципы миссии в совокупности продолжают оставаться 
актуальными в современных условиях и возможностях миссионерской деятельно-
сти, и главным из них, пожалуй, является деятельное искреннее внимание к чело-
веческим нуждам, стремление оказать помощь и через пример своей собственной 
христианской жизни приобретать верующих больше делами, чем словами. 

Библиография
1.	 Архимандрит Сергий (Страгородский). На Дальнем Востоке (письма 

японского миссионера). Арзамас: Типография Н. Доброхотова, 1897. 278 с.



251

Научные конференции

Раздел III

Особенности использования миссионерских 
принципов и приемов Древнехристианской Церкви 
в современности

2.	 Бахаев В. Миссионерские принципы святителя Филарета (Дроздова) // 
Труды по русской патрологии. 2023. № 4 (20). С. 45-56.

3.	 Духанин В., прот. Миссионерская деятельность святителя Николая Япон-
ского, ее основные идеи и принципы // Вестник Оренбургской духовной семина-
рии. 2018. № 1 (9). С. 34-50.

4.	 Солдатова И. Главные принципы миссии в сочинениях и практике алтай-
ских миссионеров XIX – начала XX века (до 1918 г.). (Доклад на XIV конферен-
ции «Сретенские чтения») // Газета КИФА 2008. № 7 (81). Приложение: Миссио-
нерское обозрение № 26. С. 1-2.

5.	 Феофилакт Болгарский Блаженный [Электронный ресурс]. – URL: https://
ekzeget.ru/bible/evangelie-ot-ioanna/glava-20/stih-22/feofilakt-bolgarskij-blazennyj/ 
(дата обращения 07.09.2025).

6.	 Харина Н.С., Ткачева Т.В. Формы и методы миссионерской деятель-
ности Салехардской епархии в 2011-2021гг. // Историческая и социально-
образовательная мысль. 2022. Т. 14. № 5. С. 82-98.

7.	 Чернавский Н.М. О принципах миссионерской деятельности // Вестник 
Челябинского государственного университета. 2010. № 30 (211). С. 69-73.



252

Научные конференции

Раздел III

Бог и поэзия: духовно-просветительские и нравственные 
аспекты поэтики Александра Орлова

УДК 27-75
Колесников Сергей Александрович,

доктор филологических наук,
проректор по научной работе 

Белгородской Православной Духовной семинарии (с м/н),
профессор Белгородского юридического института МВД России

Бог и поэзия: духовно-просветительские и нравственные аспекты  
поэтики Александра Орлова

Аннотация: В статье рассматриваются поэтические и богословские аспекты яр-
кого русского поэта, нашего современника Александра Орлова. Поэзия и религия 
взаимодействуют на эстетико-смысловой границе, на духовно-интеллектуальном 
«стыке», и опыт преображенной границы также оказывается максимально востре-
бованным для творческого метода Орлова. Принятие религиозно-поэтического при-
звания выводит литератора к синхронизации и симфоничности звучания религиоз-
ного и поэтического, позволяет перейти к созданию общего словесно-литературного 
«понятийного аппарата» для построения душеполезной религиозной речи, которая 
способна стать основанием художественно-образного познания Бога. Поэтическое 
слово, рожденное из «тишины» моления, словно «посол к вечности», возносится в 
«неземные перехваты», становится допуском к обретению метафизического взора, 
узревающего «свет во тьме», и в этом свете открывается принадлежность поэзии, 
поэтов к самозабвенному служению Господу, к той самой «касте» небесных друзей, 
которые призваны возвестить о присутствии Бога и возможности заговорить о Нем 
человеческими словами. 

Ключевые слова: духовная лирика, Александр Орлов, Бог и поэзия, религи-
озная поэтика.

Материалы XXIII Иоасафовских международных образовательных чтений 
«Просвещение и нравственность: формирование личности и вызовы 

времени» секции «Духовное образование в Русской Православной Церкви»
круглого стола «Просвещение и нравственность: духовное образование 

в православной миссии XXI века»



253

Научные конференции

Раздел III

Бог и поэзия: духовно-просветительские и нравственные 
аспекты поэтики Александра Орлова

Sergei Alexandrovich Kolesnikov,
Doctor of Philology,

Vice-Rector for Research 
at the Belgorod Orthodox Theological Seminary (with a minor),

Professor at the Belgorod Law Institute 
of the Ministry of Internal Affairs of Russia

God and Poetry: Spiritual, Educational, and Moral Aspects  
of Alexander Orlov's Poetics

Abstract: This article examines the poetic and theological aspects of the brilliant 
Russian poet and contemporary of ours, Alexander Orlov. Poetry and religion inter-
act at the aesthetic-semantic boundary, at the spiritual-intellectual “junction,” and the 
experience of this transformed boundary also proves extremely relevant to Orlov’s 
creative method. Embracing a religious-poetic calling leads the writer to synchroniz-
ing and symphonic themes between the religious and poetic, enabling the creation of 
a shared verbal-literary “conceptual apparatus” for constructing a soul-beneficial reli-
gious discourse capable of becoming the foundation of an artistic and figurative knowl-
edge of God. The poetic word, born from the “silence” of prayer, like an “ambassador 
to eternity,” ascends to “unearthly heights,” becoming a gateway to a metaphysical 
gaze that discerns “light in the darkness.” In this light, poetry and poets are revealed to 
belong to the selfless service of the Lord, to that very “caste” of heavenly friends who 
are called to proclaim the presence of God and the possibility of speaking of Him in 
human words.

Keywords: spiritual lyricism, Alexander Orlov, God and poetry, religious poetics.

Прикосновение к истинности неминуемо выводит к Истине, к необходимости 
постижения Божественного присутствия в поэтическом слове. 

Соотнесенность и взаимосвязанность поэтического и Божественного является 
особой темой в рассмотрении поэтики Александра Орлова, а потому представля-
ется важным акцентировать поэтологический фокус именно на теме религиозно-
го осмысления реальности в духовно-художественных мирах его произведений. 
Религиозные смыслы, религиозное чувство и религиозное художественное сло-
во оказываются квинтэссенцией творческого метода Орлова, ведь в духовности 



254

Научные конференции

Раздел III

Бог и поэзия: духовно-просветительские и нравственные 
аспекты поэтики Александра Орлова

литературной деятельности заключается самый глубинный смысл поэтического 
взгляда на действительность. Вера, явленная в поэтическом слове, позволяет вы-
светить подлинную сущность поэзиса (ποίησις), открыть корневое содержание 
поэтического как процесса создания нового, проникновения подлинной новизны 
в контуры устоявшейся реальности. 

Поэзия и религия взаимодействуют на эстетико-смысловой границе, на 
духовно-интеллектуальном «стыке», и опыт преображенной пограничности, как 
мы уже видели неоднократно, здесь также оказывается максимально востребо-
ванным для творческого метода Орлова. Художественная литература, находясь на 
идейно-эстетическом рубеже, открывая «пространства без границ» (Н. Гумилев), 
имеет право вопрошать о Боге, задаваться вопросом о присутствии Божественного, 
о горизонтах встречи с Богом. Мало того, такое религиозное вопрошание должно 
стать обязанностью, долгом литературы, если мы говорим о полноправном вхож-
дении литературных произведений в спектр средств, духовно преображающих 
общество. Через пронизанную религиозностью литературу приходит изменение 
читательского, а, следовательно, общественного сознания, о чем, например, гово-
рил В.А. Костров, характеризуя поэтику Орлова: «…эта поэзия заставит читателя 
приобщиться к классической духовности. По моему мнению, поэзия есть реаль-
ность, данная нам в эстетическом переживании. Она является тем же самым, что 
материя и ощущения, которые дал нам Создатель» («О Боге, о счастье, о друге») 
[1]. Божественная предзаданность бытия как раз и есть та основная тема, рас-
крытию которой должно быть посвящено все духовно-литературное служение. И 
Александр Орлов максимально верен тому призыванию, которое звучит в словах 
его мудрого наставника.

В выверенном и верном высказывании В.А. Кострова необходимо расслышать 
смысловую созвучность со словами протоиерея Георгия Флоровского, призываю-
щих к преображению мира через богословствование, через обращение слова к 
Богу: «Наступает время, когда богословие перестает быть личным или “частным 
делом”, которым каждый волен заниматься или не заниматься, в зависимости от 
своей одаренности, влечений, вдохновения. В нынешний лукавый и судный день 
богословие вновь становится каким-то “общим делом”, становится всеобщим 
и кафолическим призванием … Вновь открывается богословская эпоха. Наше 
время вновь призвано к богословию». Религиозная поэтика может – и должна! – 
стать тем самым поэтико-богословским «общим делом», в котором явится под-
линная новизна «новой земли и нового неба», через религиозную поэтичность 



255

Научные конференции

Раздел III

Бог и поэзия: духовно-просветительские и нравственные 
аспекты поэтики Александра Орлова

слово будет преображено во «всеобщую и кафолическую» цель, ради которой и 
существует литература.

Поэтику Александра Орлова необходимо рассматривать как действенный 
богословско-миссионерский проект, выходящий на результат с эффективным исполь-
зованием духовно-литературных средств и ресурсов. Христоцентричность русской 
литературы сохраняет свою значимость во всем корпусе произведений Орлова, вся 
его поэтико-языковая личность раскрывается через слияние веры и слова, показыва-
ет действенность союза литературы и религиозности. Практически каждый иссле-
дователь, обращающийся к творчеству Орлова, отмечает религиозный характер его 
литературной деятельности. В емких литературоведческих определениях содержит-
ся точное описание контуров религиозной специфики поэтического метода Орлова: 
чистота веры, обретаемая в соработничестве Бога и поэта; преодоление искушений 
«надуманностей» и сложный опыт ухода от морока вне-божественности; знание о 
пагубности греха и сладости покаяния; принятие христианской Любви как одного из 
имен Божьих и стремление выговорить это имя максимально полно в своей поэтике; 
непримиримость к помыслам, противоречащим Божественному нравственному за-
кону, и сострадательная смиренность в оценках себя и других.

Принятие религиозно-поэтического призвания выводит литератора к синхро-
низации и симфоничности звучания религиозного и поэтического, позволяет 
перейти к созданию общего словесно-литературного «понятийного аппарата» 
для построения душеполезной религиозной речи, которая способна стать осно-
ванием художественно-образного Богопознания. Когда поэт говорит о высших 
предназначениях поэзии, то именно повествование о Божественном присутствии 
и о роли поэта в описании такого присутствия выступает ключевым заданием 
поэтического слова:

Вокруг темно, и только тишина
Всем восполняет прошлые утраты.
И верится, что ночь ещё длинна,
И мыслей неземные перехваты
Осуществляет вечности посол,
Похожий на славянского фантаста.
С ним Господу поэтов служит каста,
Друзей он в небесах себе нашёл.

Поэтическое слово, рожденное из «тишины» моления, словно «посол к веч-
ности», возносится в «неземные перехваты», становится допуском к обретению 



256

Научные конференции

Раздел III

Бог и поэзия: духовно-просветительские и нравственные 
аспекты поэтики Александра Орлова

метафизического взора, узревающего «свет во тьме», и в этом свете открывается 
принадлежность поэзии, поэтов к самозабвенному служению Господу, к той са-
мой «касте» небесных друзей, которые призваны возвестить о присутствии Бога 
и возможности заговорить о Нем человеческими словами.

В поэтике Орлова вера преображается в поэзию, но и поэзия преображается 
в веру. Религиозность поэзии меняет сущность поэтического высказывания, это 
уже не фантазийная вымышленность, зачастую теряющаяся в хаосе ассоциаций 
и иллюзий, а созерцание Божественной реальности, о которой повествует ли-
тератор. Религиозная поэзия преображается в молитвословие, в общение с Бо-
жественным, теперь это уже не вымысел или фантазия, но реально созерцаемое 
Божественное бытие, фиксация Божественного присутствия в реальности поэти-
ческих миров. Художественное слово, берущее на себя право заговорить о Боге, 
входит в пространство Богоприсутствия и выносит из опыта Богообщения то, что 
иными путями не может быть внесено в мир. 

Богословская поэтичность – это уже не дымно-колеблющееся отражение ре-
альности, а путь преображения реальности в свете Боговидения. А потому поэти-
ческое богословие Орлова содержит в себе потенциал передачи Божественной 
реальности, причем верность поэтического чувства христианским ценностям 
позволяет придать поэтическому языку выразительность и яркость подлинности 
передаваемых религиозных состояний. В религиозной поэзии поэтический голос 
Орлова обретает полноту и искренность, выразительность и безошибочность. 
Именно поэтому в его поэтический голос призывает вслушаться литературовед 
В. Кирюшин: «Голосов, к которым стоит прислушаться, – единицы. И Александр 
Орлов обладает именно таким голосом вкупе с безошибочным поэтическим слу-
хом» [2]. Выверенность поэтико-голосового сообщения Орлова определена точ-
ной настройкой на религиозный камертон Божественного присутствия, на постро-
ение своей поэтики в соответствии с «жизнью по духу», с духовно-литературным 
воспеванием «славы Создавшему всяческая!» (Феофан Затворник). 

Из поэтического богословия рождает возвышенное «Богославие», которое 
становится ключевой темой религиозной поэтики Александра Орлова. В про-
славлении Божественного становится возможным обращение к идеальному по-
этическому языку, который может быть достигнут только при соотнесенности 
поэтических слов с самыми высшими смыслами Богопознания. Поэтический 
язык в своей способности «возлетать» по различным шкалам и линиям духов-
ного развития обретает мета-задачу миропознавательного «стандарта»: создание 



257

Научные конференции

Раздел III

Бог и поэзия: духовно-просветительские и нравственные 
аспекты поэтики Александра Орлова

совершенного – идеального! – языка религиозной поэтики. И Александр Орлов 
чутко ощущает всю важность и сложность подобной задачи. 

Навык разговора на идеальном поэтическом языке способен стать результа-
тивным только в том случае, если поэтика глубинно сориентирована на постиже-
ние высшего идеала, пронизана устремленностью к идеальности Божественного 
бытия. В этой диалоговой устремленности Орлов и реализует свою духовно-
языковую задачу по овладению идеальным языком. Когда поэт напрямую обра-
щается к ангелу:

Что ожидает впереди?
Каков прощальный мой десяток?
Мой ангел, мне переведи
Язык божественных загадок…

– то в напряженном провиденциальном и языковом устремлении просматрива-
ется неутолимое желание открыть для себя тайну «божественного языка», преоб-
разить свой поэтический язык в свете Божественной благодати, которую и должен 
перевести-принести ангел-хранитель. Орлов выстраивает собственную поэтико-
богословскую трактовку Ангела-Хранителя, предлагает увидеть в окормляющем 
ангеле, который призван «охранять тебя на всех путях твоих: на руках понесут 
тебя, да не преткнешься о камень ногою твоею» (Пс. 90:11-12), еще и своеобраз-
ного духовно-языкового наставника, способного открыть глубины Божественно-
го языка.

Человеческая судьба, стоящая под вопросом – «Каков прощальный мой деся-
ток?» – оказывается просвечиваемой в луче языкового совершенства, начинает 
звучать в тональностях принимаемой Божественной речи. Орловская поэтика, 
переливающаяся в свете языкового идеала, обнаруживает уникальную резуль-
тативность совершенного богословско-поэтического языка: с помощью такого 
языка появляется возможность заговорить в строках стихотворений и рассказов 
о существовании сущностей высшего порядка, соотнести, хотя бы в некоторой 
степени, человеческие слова с безграничностью Божественных смыслов.

Подлинное обретение высших смыслов в словах возможно только по Божьей 
благодати, убежден Орлов:

Утешит образ Параклита
В моей руке,
Чернильным паводком размыта
Зима в строке.



258

Научные конференции

Раздел III

Бог и поэзия: духовно-просветительские и нравственные 
аспекты поэтики Александра Орлова

И только Ты слова исправишь
В пурпурный час
И отогреешь в сердце залежь
Не напоказ.

«Размытость» земных – и «зимних»! – истин в человеческих словах можно 
исправить только прикосновением к языку вечности и бесконечности, к языку, 
который может сделать совершенным только Бог. В принятии идеального языка 
как образца для поэтики обретаются самые важные добродетели Христианства 
– вера, надежда и любовь, которые теперь выступают не только как выговорен-
ные человеком слова, но и как слова, открытые для исправления Божественной 
рукой. Вера в то, что через верное слово произойдет отогревание сердца; надежда 
на то, что высший Утешитель (Параклит, др.-греч. παράκλητος – призванный к 
утешению) возьмет человеческую руку, выводящую поэтические строки; любовь 
к Тому, Кто непременно явит «пурпурный час» спасения, – все это раскрывает-
ся в коротких строках стихотворения, стремящегося приблизиться к идеальному 
поэтическому языку. 

Закономерно, что обретаемые вера, надежда и любовь выливаются в принятие 
Божественной красоты, в восторженное прославление явленности Божественно-
прекрасного в мире. Рассказать о неземной красоте возможно только в тонально-
стях благодарения, в которых красота – красота слова, красота человека, красота 
мира – предстает в максимально полном объеме. В поэтическом благодарении, 
которое являет поэтика Александра Орлова, звучит в ладовой совокупности ши-
рочайшая палитра «аккордов» восхищения перед явленной красотой. Радость 
бытия, открываемая как «полнота радостей пред лицем Твоим» (Пс. 15:11), вос-
хищенность даром прекрасного, проступающего в поэтической строке, надежда 
на духовно-эстетическое преображение красотой Божественного присутствия, 
светоносность поэтологической драматики, доводящей «сценографичность» ли-
тературных произведений до кульминационной высоты и всепронизывающего 
милосердия… – во всех этих аккордах звучит соната присутствующей красоты, 
соотносящаяся со святоотеческой мудростью, напоминающей о заветных «ме-
стах», где «Кровь рождает невыразимую красоту» (Иоанн Златоуст. «Беседы на 
Евангелие от Иоанна». Беседа 46).

В поэтике Орлова творчески воплощается богословский тезис о изначальной 
божественности языка, сформулированный Х. Пойккертом: «Язык есть воспоми-
нание о неисполненной надежде человечества и в то же время предвосхищение 



259

Научные конференции

Раздел III

Бог и поэзия: духовно-просветительские и нравственные 
аспекты поэтики Александра Орлова

этой надежды. Еще до того, как язык становится выраженным религиозным язы-
ком, он уже скрывает в себе религиозное измерение. Лишь в религиозном языке 
язык возвращается к самому себе. Не слово “Бог” бессмысленно, а, напротив, 
там, где умалчивается о Боге, находится в опасности речь». Преодолеть грозящие 
речи опасности и стремится Орлов, выстраивая свою поэтику в соответствии с 
выверенным религиозным языком, со спасительной знаковой системой, позволя-
ющей заговорить с Богом и о Боге. Выговаривание Божественных смыслов при-
дает духовную силу, уверен Орлов:

Но силы обретая в храме
В объятьях многоликих свеч,
Мир предстаёт – широкоплеч…
И слышно, как над всеми нами
Царит Желающий сберечь.

В литургической симфоничности, в которую стремится влиться поэтика Ор-
лова, возвращается изначальная значимость и значительность языка, так как «в 
религиозном языке язык возвращается к самому себе» (В. Каспер). Сила мира 
обретаема через возвращение к диалогу с Тем, Кто желает нас сберечь, Кто стре-
мится укрепить нас, сделать наш мир «широкоплечим» именно через религиоз-
ные тональности языка – и в том числе языка поэтического. 

Поэтика Орлова оказывается своеобразным проектом построения поэтиче-
ского языка посредством активации в нем словесных интуиций встречи с Боже-
ственным. Прежде всего такой диалог становится возможным в регистре красоты, 
предстающей указателем к «точке» встречи, к месту Божественного присутствия, 
к пониманию полноты Божественного. Для христианской поэтики Орлова пока-
зательно принятие красоты и ее лирико-эстетическое переживание и прожива-
ние, через поэтически явленную красоту литератор принимает Божественное и 
рассказывает о Божественном. Божественность может быть явлена в любом фраг-
менте человеческого бытия, потому что Слово пронизывает каждую грань жизни, 
буквально каждую пядь земного мира. Например, слова-звуки, заговаривающие 
о Боге, могут звучать в пределах участка земли, отведенного для монастыря, как 
это происходит в стихотворении Орлова о пастушьем рожке:

Гулял по монашеской руге,
Играл для него свинопас
О Боге, о счастье, о друге,
Быть может, о нынешних нас.



260

Научные конференции

Раздел III

Бог и поэзия: духовно-просветительские и нравственные 
аспекты поэтики Александра Орлова

Звукопись религиозного языка уже не нуждается в конкретике человеческих 
смыслов, речь о Боге способна перейти на мелодику пастушьих свирелей, но при 
этом все равно в них будет слышаться все та же смысловая значимость, разгова-
ривающая «о Боге, о счастье, о друге». Показательно, что именно эта строка стала 
названием статьи В. А. Кострова, посвященной творчеству своего ученика: разго-
вор между наставником и учеником ведет на том самом потаенно-символическом 
языке, на котором и только могут быть выговорены самые заветные смыслы. 

Библиография
1.	 Костров В. О Боге, о счастье, о друге… (А. Орлов. «Епифань») / Сайт 

«Журнальный зал» / URL: https://magazines.gorky.media/druzhba/2019/4/o-boge-o-
schaste-o-druge.html?ysclid=mi64k2htep267549375 (дата обращения 10.11.2025)

2.Киляков С. Прошлого слышу зов… / Литературная газета / URL: https://lgz.
ru/article/proshlogo-slyshu-zov/?ysclid=mi64o6kmz3543668317 (дата обращения 
10.11. 2025)

3.Каспер В. Бог Иисуса Христа URL: https://religion.wikireading.ru/59602?yscli
d=mi64rsb57w414192816 (дата обращения 7.10.2025)



261

Научные конференции

Раздел III

Современное значение «Исповеди» Блаженного 
Августина для миссионерской деятельности

УДК 008-027.21
Ковалев Михаил Евгеньевича

магистрант Белгородской Православной 
Духовной семинарии,

Россия, г. Белгород

Современное значение «Исповеди» Блаженного Августина 
для миссионерской деятельности

Аннотация: В статье рассматривается актуальность классического произведе-
ния христианской патристики «Исповеди» Блаженного Августина для задач совре-
менной миссионерской деятельности. Актуальность исследования обусловлена не-
обходимостью нахождения такого языка и таких подходов к миссии, которые могли 
бы быть услышаны человеком, живущим в условиях культурного и религиозного 
плюрализма. Анализируя ключевые темы произведения, такие как «трехчастная ис-
поведь», экзистенциальная «беспокойность» сердца, роль свидетельства и преоб-
разующая сила Слова, автор выявляет методологические принципы, которые могут 
быть творчески применены в контексте диалога с секулярным обществом. Статья 
утверждает, что «Исповедь» предлагает не устаревающую парадигму миссии, ори-
ентированную на глубинные экзистенциальные запросы современного человека.

Ключевые слова: Христианство, Православие, богословие, миссионерство, 
Блаженный Августин, Исповедь, миссионерская деятельность, современная мис-
сия, свидетельство, обращение, секулярный мир, христианская антропология.

Kovalev Mikhail Evgenievich 
Master’s Student

Belgorod Theological Seminary, 
Belgorod, Russia

 
The Contemporary Significance of St. Augustine’s «Confessions»  

for Missionary Work

Abstract: This article examines the relevance of the classic work of Christian pa-
tristics, «The Confessions» of Blessed Augustine, for the tasks of modern missionary 
activity. The relevance of the study is determined by the need to find a language and 



262

Научные конференции

Раздел III

Современное значение «Исповеди» Блаженного 
Августина для миссионерской деятельности

approaches to mission that can be heard by a person living in conditions of cultural 
and religious pluralism. By analyzing key themes of the work, such as the «threefold 
confession,» the existential «restlessness» of the heart, the role of testimony, and the 
transformative power of the Word, the author identifies methodological principles that 
can be creatively applied in the context of dialogue with secular society. The article 
argues that «The Confessions» offers a timeless paradigm for mission, oriented toward 
the profound existential needs of modern man.

Keywords: Christianity, Orthodoxy, theology, missiology, Blessed Augustine, The 
Confessions, missionary activity, modern mission, testimony, conversion, secular 
world, Christian anthropology.

«Исповедь» блаженного Августина, епископа Гиппонского (354–430 гг.), на-
писанная на рубеже IV и V веков, является не только первым в западноевропей-
ской традиции глубоким автобиографическим повествованием, но и мощным 
богословским трактатом, сохраняющим свою актуальность спустя шестнадцать 
столетий [2]. В современную эпоху, характеризующуюся с одной стороны — ра-
дикальной секуляризацией, а с другой — напряженными духовными поисками, 
«Исповедь» предлагает уникальную и глубокую модель миссионерской деятель-
ности. Это произведение представляет собой не просто рассказ о прошлом, а ру-
ководство для путешествия вглубь себя, которое остается важным для каждого 
человека, ищущего смысл своей жизни.

Фундаментальное значение для миссионерской практики имеет сам жанр и 
название произведения — «Исповедь». Августин использует этот термин в трех 
взаимосвязанных смыслах, которые задают комплексный характер миссионер-
ского акта. 

Во-первых, автор интерпретирует Исповедь как признание греха. Это наибо-
лее привычное для современного человека значение. Августин откровенно опи-
сывает свою греховность, начиная с младенческого возраста, и знаменитый эпи-
зод с кражей груш становится архетипическим образом греха как бунта против 
Бога и морального закона ради самого неповиновения [1, с. 47]. Для современной 
миссии это означает, что проповедь не может обойти тему греха, но должна пред-
ставить ее не как нарушение внешних запретов, а как экзистенциальную пробле-
му, ведущую к внутренней раздвоенности и страданию. Миссия призвана помочь 
человеку честно признать свою собственную «историю с грушами».



263

Научные конференции

Раздел III

Современное значение «Исповеди» Блаженного 
Августина для миссионерской деятельности

Во-вторых, Блаженный Августин рассматривает Исповедь как провозглашение 
веры. «Исповедь» — это одновременно и торжественное признание истин веры. 
Сквозь призму личного опыта Августин раскрывает ключевые христианские дог-
маты о Боге, творении, благодати и спасении. В условиях, когда христианское ве-
роучение зачастую воспринимается как набор абстрактных и оторванных от жизни 
догм, августиновский подход демонстрирует, как богословские истины могут быть 
представлены как ответы на глубочайшие экзистенциальные вопросы человека.

В-третьих, Блаженный Августин пишет свою Исповедь как хвалу Божествен-
ной благодати. Весь текст «Исповеди» обрамлен и пронизан молитвой, славосло-
вием Бога, Который является подлинным главным героем повествования. Блажен-
ный Августин понимает, что его обращение — это не результат его собственных 
умственных или нравственных усилий, а действие Божественной благодати [5]. 
Это корректирует миссионерскую установку, что миссионер — не тот, кто «при-
водит» человека к Богу своими силами, а свидетель действия Божьей благодати в 
мире и в жизни конкретного человека.

Исходя из вышеизложенного следует отметить, что миссия, вдохновленная 
моделью Блаженного Августина, должна быть триединой. Она призвана вести 
человека через честное самопознание и признание своей поврежденности к при-
нятию истины веры и, в конечном итоге, к благодарному и хвалебному предстоя-
нию перед Богом.

Одной из самых известных и цитируемых фраз «Исповеди» является утверж-
дение: «Ты создал нас для Себя, и не знает покоя сердце наше, пока не успокоится 
в Тебе» [1, с. 3]. Эта антропологическая константа, сформулированная Августи-
ном, становится краеугольным камнем для построения диалога с современным 
секулярным обществом.

Августин описывает свою жизнь как череду поисков удовлетворения в различ-
ных суррогатах, сначала в чувственных наслаждениях, затем в интеллектуальных 
спекуляциях (манихейство, неоплатонизм), карьере и славе [2]. Он с пронзитель-
ной точностью анализирует, как эти идолы, обещая счастье, в конечном счете 
оставляют душу опустошенной. Современный человек, особенно в развитых 
обществах, живет в условиях «диктатуры наслаждения» и потребления, но, как 
и Августин, обнаруживает, что множество знаний, впечатлений и материальных 
благ не приносит подлинного покоя. Как отмечает Августин, обращаясь к Богу: 
«Где ты был?.. Ты был предо мною: я же далеко ушел от себя, я не находил себя; 
как же было найти Тебя!» [1, с. 123].



264

Научные конференции

Раздел III

Современное значение «Исповеди» Блаженного 
Августина для миссионерской деятельности

Миссионерский потенциал этого открытия заключается в том, что христиан-
ство может быть представлено не как система моральных ограничений, а как от-
вет на фундаментальную, часто неосознаваемую, экзистенциальную тоску. Задача 
миссионера — помочь современному человеку распознать эту «беспокойность» 
в его собственной жизни — в бесконечной скроллинге лент социальных сетей, в 
погоне за новыми впечатлениями, в экзистенциальной пустоте после достижения 
внешних успехов — и указать на ее истинный источник и цель. «Исповедь» яв-
ляется не теоретическим трактатом, а личным, эмоционально насыщенным сви-
детельством. Этот жанр оказывается невероятно востребованным в современной 
культуре, где личный нарратив, история преодоления и обретения смысла имеют 
огромную убедительную силу.

Августин мастерски показывает, как свидетельства других людей стали катали-
затором его собственного обращения. История обращения ритора Викторина, рас-
сказанная Симплицианом, зажгла в нем святое честолюбие: «Я загорелся желанием 
подражать ему» [1, с. 245]. Рассказ Понтициана о жизни святого Антония Великого 
и обращении двух придворных заставил Августина увидеть «свой позор и грязь, 
свое убожество» [1, с. 254]. Кульминацией становится его собственное обращение 
в медиоланском саду, которое также представлено как личная драма и встреча с Бо-
гом [1, с. 268]. Это подчеркивает соборный характер обращения. Человек приходит 
к вере не в вакууме, а в пространстве, насыщенном свидетельствами других. Для 
современной миссии это означает, что, наряду с провозглашением доктринальных 
истин, необходимо создавать среду, где люди могут делиться своими подлинными, 
не приукрашенными историями поиска, сомнений и встречи с Богом. В эпоху, не-
доверчивую к институциям, но открытую к личному опыту, живое свидетельство 
становится ключевым миссионерским инструментом.

Центральным моментом обращения Августина становится сцена в саду, ког-
да он слышит детский голос, напевающий: «Возьми, читай» [1, с. 268]. Он вос-
принимает это как Божественный призыв, открывает послание апостола Павла к 
Римлянам (13:13-14) и находит в нем прямое обращение к своей ситуации: «…
но облекитесь в Господа нашего Иисуса Христа, и попечения о плоти не превра-
щайте в похоти». Этот момент подтверждает преобразующую силу Священного 
Писания, которое, будучи прочитанным в контексте личной нужды, становится 
живым и актуальным Словом Божьим.

Путь Августина к этому моменту был долгим и сложным. Будучи манихеем, 
он с презрением относился к Ветхому Завету, находя его язык грубым и прими-



265

Научные конференции

Раздел III

Современное значение «Исповеди» Блаженного 
Августина для миссионерской деятельности

тивным. Перелом в его восприятии наступил благодаря проповедям святого Ам-
вросия Медиоланского, который открыл ему аллегорический и духовный смысл 
Писания, сняв «покров тайны» с библейского текста [7, с. 237]. Августин пришел 
к выводу, что Писание обладает «двойным свойством», оно доступно простым 
людям и в то же время требует глубочайшего внимания от серьезных умов, оста-
ваясь «возвышенным авторитетом» и в то же время привлекающим народные 
массы своим «божественным милосердием» [7, с. 367]. Этот опыт имеет крити-
ческое значение для миссии в среде интеллектуалов и людей, воспитанных в па-
радигме критического мышления. Миссионер, вслед за Амвросием, призван быть 
не начетчиком, буквально толкующим сложные места, а проводником, помогаю-
щим увидеть духовную глубину и богословскую насыщенность библейского тек-
ста. Августин демонстрирует, что христианство не требует отказа от разума, но, 
напротив, вовлекает его в поиск Истины, находящей свое полное выражение в 
Откровении.

Значительная часть «Исповеди» (особенно X книга) посвящена исследованию 
внутреннего мира человека — его памяти, воли, мотивов. Августин выступает 
как тонкий психолог, картограф собственной души, который обнаруживает, что 
он сам является для себя загадкой: «Стал я для себя задачей, и в этом недуг мой» 
[1, с. 367]. Он описывает внутреннюю борьбу, когда «воля и воля боролись друг с 
другом» [10], и приходит к выводу, что исцеление этой раздвоенности возможно 
только через обращение к «внутреннему Врачу» — Христу [1, с. 367].

В современном мире, переживающем бум психотерапии, коучинга и различ-
ных практик осознанности, этот августиновский поворот «внутрь себя» ока-
зывается чрезвычайно созвучным. Христианская миссия может предложить не 
просто технику релаксации или самопомощи, а целостную практику глубокого 
самопознания перед лицом Бога. Исповедь становится не просто перечислением 
проступков, а актом «герменевтики Я-неизвестного», раскрытием себя перед Бо-
гом как Другим, что становится условием открытия неизвестности себя [8]. Мис-
сионерская деятельность, вдохновленная этой моделью, может включать в себя 
сопровождение человека в его внутреннем духовном движении к Богу, помощь 
в осмыслении его жизненного пути как единой истории, в которой действует Бо-
жественный Промысел, и в обнаружении тех мест, где благодать уже касалась его 
сердца.

«Исповедь» Блаженного Августина продолжает оставаться неиссякаемым 
источником мудрости и вдохновения для христианской миссии в XXI веке. Ее 



266

Научные конференции

Раздел III

Современное значение «Исповеди» Блаженного 
Августина для миссионерской деятельности

современное значение заключается не в предложении готовых рецептов или 
проповеднических техник, а в задании глубокой и целостной парадигмы, ориен-
тированной на экзистенциальное ядро человеческой личности. «Исповедь» пред-
лагает модель миссии как искусства духовного сопровождения, в котором мис-
сионер, подобно Августину, является не учителем, обладающим всей полнотой 
истины, а паломником, делящимся своим опытом встречи с Богом, Который один 
может утолить беспокойство человеческого сердца и даровать ему подлинный 
покой.

Библиография
1.	 Августин, блж. Исповедь. - М.: «Даръ», 2005. - 544 с.
2.	 Августин. [Электронный ресурс] // Православная энциклопедия. — URL: 

https://www.pravenc.ru/text/62610.html
3.	 Августин: очень краткое введение - Чедвик Генри (Henry Chadwick) [Элек-

тронный ресурс] // Предание.ру - православный портал. — URL: https://predanie.
ru/book/221362-avgustin-ochen-kratkoe-vvedenie/

4.	 Аверинцев С.С. Творение блаженного Августина // Августин. Исповедь. - 
М.: Гендальф, 1992. – 506 с.

5.	 Антипелагианские сочинения позднего периода / Блаженный Августин; 
[пер. с латыни, примеч.: Д. В. Смирнов]; Синодальный отд. по делам молодежи 
Московского Патриархата, Центр библейско-патрологических исслед. (програм-
ма поддержки молодых ученых). – М.: АС-ТРАСТ, 2008. - 478 с. / О благодати и 
свободном решении. 149-206 с.

6.	 Архиеп. Питирим (Нечаев). О блаженном Августине. // Богословские 
труды. 1976. № 15. С. 3–24. [Электронный ресурс] // Православная библиотека 
«Азбука веры». — URL: https://azbyka.ru/otechnik/Avrelij_Avgustin/o-blazhennom-
avgustine/

7.	 Казаков М. М. Епископ и империя: Амвросий Медиоланский и Рим. импе-
рия в. IV в. - Смоленск: Траст-Имаком: Смол. гуманитар. ун-т, 1995. – 336 с.

8.	 Старовойтенко Е.Б. Герменевтика Я-неизвестного в «Исповеди» Авгу-
стина // Psychology. Journal of the Higher School of Economics. — 2022. — Т. 19, 
№ 3. — С. 606–625.

9.	 Творения / Блаженный Августин; Сост. и подгот. текста к печати С.И. 
Еремеева. - Санкт-Петербург: Алетейя / Т. 3: О граде Божием (Кн. 1-13). - 1998. - 
595 с.



267

Научные конференции

Раздел III

Современное значение «Исповеди» Блаженного 
Августина для миссионерской деятельности

10.	 Трубецкой Е.Н. Миросозерцание блаженного Августина. [Электронный 
ресурс] // Православная библиотека «Азбука веры». — URL: https://azbyka.ru/
otechnik/Evgenij_Trubeckoj/mirosozertsanie-blazhennogo-avgustina/ 

11.	 Флоровский Г., прот. Пути русского богословия / С предисл. Н. Лосского. - 
Москва: Институт Русской цивилизации, 2009. - 848 с.

12.	 Ходзинский П.В. Понятие persona в наследии блж. Августина и персона-
листическая концепция В.И. Несмелова. [Электрон, ресурс] // Вопросы филосо-
фии. — URL: http://vphil.ru/index.php?option=com_content&task=view&id=2021&
Itemid=52 

13.	 Brown P. Augustine of Hippo: A Biography. University of California Press, 
2000. P. 178. [Электронный ресурс] // Academia.edu Journals — URL: https://
www.academia.edu/37624394/Peter_Brown_Augustine_of_Hippo_A_Biography_
Reprint_of_1967_edition_with_Epilogue_London_Faber_Berkeley_University_of_
California_Press_2000_



268

Научные конференции

Раздел III

Концепции воскресения, суда, Царства Божия и нового 
творения в православной эсхатологии: теологические 
основы и современное восприятие

УДК 27-75
чтец Неживой Илья Николаевич, 

магистрант 2 курса Белгородской Православной 
Духовной семинарии (с м/н), 

Россия, г. Белгород 
harisonejohn@gmail.com

Концепции воскресения, суда, Царства Божия и нового творения 
в православной эсхатологии: теологические основы  

и современное восприятие

Аннотация: В данной статье проводится анализ ключевых положений право-
славной эсхатологии, в центре внимания оказываются темы воскресения, суда, 
Царства Божьего и нового творения. Исследуются исторические корни и богос-
ловские основания этих учений, их эволюция в трудах святых отцов и совре-
менное толкование. Особое значение придается влиянию эсхатологических пред-
ставлений на формирование нравственных и духовных ценностей православных 
верующих. Статья также рассматривает современные трактовки и проблемы, 
возникающие при актуализации эсхатологических концепций в контексте совре-
менного мира. Это исследование способствует углубленному осмыслению роли 
православной эсхатологии в духовной жизни и культурном наследии.

Ключевые слова: Православие, догматическое богословие, эсхатология, Воскре-
сение, Евхаристия, Страшный суд, Царство Божье, новое творение, любовь, вера.

reader Nezhivoy Ilya Nikolaevich, 
2nd year Master's student at the Belgorod Orthodox 

Theological Seminary (with an m/n), 
Russia, Belgorod

harisonejohn@gmail.com

Concepts of Resurrection, Judgment, Kingdom of God and New Creation 
in Orthodox Eschatology: Theological foundations and Modern Perception

Annotation. This article analyzes the key provisions of Orthodox eschatology, fo-
cusing on the themes of resurrection, judgment, and the Kingdom of God. The histori-



269

Научные конференции

Раздел III

Концепции воскресения, суда, Царства Божия и нового 
творения в православной эсхатологии: теологические 
основы и современное восприятие

cal roots and theological foundations of these teachings, their evolution in the writings 
of the holy Fathers and their modern interpretation are investigated. Special importance 
is attached to the influence of eschatological concepts on the formation of moral and 
spiritual values of Orthodox believers. The article also examines modern interpreta-
tions and problems that arise when updating eschatological concepts in the context of 
the modern world. This research contributes to an in-depth understanding of the role of 
Orthodox eschatology in spiritual life and cultural heritage.

Keywords: Orthodoxy, dogmatic theology, eschatology, Resurrection, Eucharist, 
Last Judgment, Kingdom of God, new creation, love, faith.

Воскресение занимает центральное место в православной вере и выражается 
в воскресении Иисуса Христа. Это событие служит основой для веры в будущий 
день воскресения всех умерших. Воскресение в православии не ограничивается 
лишь духовным возрождением, но включает в себя и телесное восстановление 
человека, что находит подтверждение в учении о воскресении тела Христа и сви-
детельствах апостолов.

Священное Писание и, в частности, послания апостола Павла (например, 
1 Кор. 15, 42-44), акцентирует внимание на том, что воскресение связано с пре-
одолением закона смерти и разрушением мирского существования. «Так и при 
воскресении мёртвых: сеется в тлении, восстает в нетлении; сеется в уничиже-
нии, восстает в славе; сеется в немощи, восстает в силе; сеется тело душевное, 
восстает тело духовное» [1, с. 1260].

Воскресение Христово это не только доказательство победы над смертью, но и 
приглашение к новому образу жизни, где каждый может лично ощутить безмер-
ную любовь и благодать Господа. Златоуст говорит о залоге будущего воскресе-
ния, который он связывает с благодатью Святого Духа, которую Бог нам даровал 
уже здесь в земной жизни через святое крещение. «Если бы не было залога Духа 
и ныне, то не существовало бы крещения, …не получали бы мы усыновления, 
не были бы причастниками таинств, …не могло бы быть таинственного Тела и 
Крови; не имели бы мы и священников, потому что без Его наития не может быть 
рукоположений» [4].

Также и святитель Василий Великий в том же духе излагает похожую мысль, 
что в свою очередь приводит двух святителей к духовному консенсусу: «Посему 
не омываемся по-иудейски при каждом осквернении, но знаем одно спасительное 



270

Научные конференции

Раздел III

Концепции воскресения, суда, Царства Божия и нового 
творения в православной эсхатологии: теологические 
основы и современное восприятие

крещение, потому что одна есть смерть за мир, и одно воскресение из мертвых, 
образом которых служит крещение. Посему-то Домостроитель жизни нашей Го-
сподь положил с нами завет крещения, имеющий в себе образ смерти и жизни, и 
изображением смерти служит вода, а залог жизни подается Духом» [2].

Кроме того, святитель Иоанн призывает христиан не забывать о важности ми-
лосердия в их жизни, поскольку именно через добрые дела и сострадание к ближ-
ним мы можем приблизиться к Богу и ощутить Его присутствие. «Всякое доброе 
дело есть плод любви» [5], пишет он, вдохновляя своих слушателей и читателей 
следовать путем добродетели. «По тому узнают все, что вы Мои ученики, если 
будете иметь любовь между собою» [1, с. 1149]. Таким образом, Златоуст не толь-
ко возвышает идею воскресения, но и связывает ее с практическими аспектами 
жизни верующих, показывая, как каждый из нас может стать соучастником боже-
ственной милости и любви.

Это преобразование, по мнению святителя, является даром Божьим, который 
открывает возможность для каждого верующего не просто пережить физическое 
воскресение, но и вступить в новое, вечное состояние единства с Богом. 

Концепция суда
В современных христианских неправославных конфессиях таких как католи-

цизм и протестантизм, суд Божий остается актом Божественной справедливости, 
в котором Бог оценивает жизнь человека, его веру, дела и мотивы. Однако совре-
менная теология делает акцент не столько на карательности суда, сколько на его 
восстановительном и очищающем характере. Католицизм трактует Страшный суд 
как встречу с Истинной и Любовью, где человек сам осознает свою удалённость 
от Бога. А протестантские богословы, например, такие как Карл Барт или Юрген 
Мольтман, видят в суде Божием не месть, а восстановление справедливости. 

Философы Нового времени и современности интерпретируют идею суда Бо-
жия метафорически. К примеру, Имануил Кант утверждал, что это внутренний 
суд совести, так называемый трибунал разума, где человек сам выступает судьей 
своих поступков. Экзистенциалисты, такие как Кьеркегор, Камю, Сартр, видят в 
суде символ конечной ответственности человека за выбор и смысл своего суще-
ствования, который не зависит от религиозных догм, но при этом присутствует в 
самом опыте человеческой совести.

В современном обществе, где секуляризация ослабляет религиозные институ-
ты, идея суда Божия часто переходит в сферу морали и права. Как в прошедшее, 



271

Научные конференции

Раздел III

Концепции воскресения, суда, Царства Божия и нового 
творения в православной эсхатологии: теологические 
основы и современное восприятие

так и в сегодняшнее время общество требует справедливости, но чувствует, что 
земные суды не всегда способны ее обеспечить. Поэтому возникает идея высшей 
справедливости, которая является не обязательно религиозной, но при этом мо-
рально абсолютной. Как следствие – в искусстве и массовой культуре мотив суда 
часто становится символом воздаяния или истины, которую невозможно скрыть.

Учение о суде служит основой православной эсхатологии, выражая всю полно-
ту Божьей справедливости и бесконечного милосердия. Согласно православной 
традиции, этот процесс разделяется на два ключевых этапа. Первый этап – это 
личный суд, когда душа встречается с Богом, чтобы понять, что с ней будет даль-
ше. «И сказал я в сердце своём: праведного и нечестивого будет судить Бог, по-
тому что время для всякой вещи и суд над всяким делом там» [1, с. 620]. Участь 
человека зависит от того, как человек жил, от его совести и поступков. Важно 
помнить, что человек получает по своим делам, но также и по Божьей милости, 
если он раскаялся. «Ибо Господь будет судить народ Свой и над рабами Своими 
умилосердится» [1, с. 590].

Второй – Божий суд. Этот грядущий суд станет свидетельством того, что Божья 
справедливость и Его любовь не являются взаимоисключающими понятиями. 
Напротив, они сливаются воедино в момент, когда будет вынесен окончательный 
вердикт о деяниях каждого человека. «Ибо нет ничего тайного, что не сделалось 
бы явным, ни сокровенного, что не сделалось бы известным и не обнаружилось 
бы» [1, с. 1095].

Святитель Кирилл Александрийский пишет: «Будем представлять себе и бес-
конечную муку грешников, и то, какой они будут испытывать стыд пред правед-
ным Судиею, когда, приведенные на страшное судилище, не будут в состоянии 
сказать ни одного слова в свое оправдание» [7]. То есть в конце все тайное станет 
явным, и каждый получит по делам своим, чтобы прославить Бога за Его спра-
ведливость и милосердие.

Учение о суде подчёркивает, что справедливость Бога выражает Его любовь 
и сострадание. Святитель Григорий Богослов говорит: «Ревность пламенна, дух 
кроток, любовь милосердна, или, лучше сказать, она есть само милосердие, на-
дежда долготерпелива» [3].

Концепция Царства Божия
Царство Божие представляет собой ключевое эсхатологическое понятие, обозна-

чающее полноту божественного владычества, которое осуществится в будущем, но 



272

Научные конференции

Раздел III

Концепции воскресения, суда, Царства Божия и нового 
творения в православной эсхатологии: теологические 
основы и современное восприятие

уже начинает проявляться в настоящем. В православной традиции оно восприни-
мается как духовное состояние, а также как грядущая реальность, которая наступит 
в конце времён. Сегодняшнее толкование этого учения подразумевает акцент на 
социальной равноправности, внутреннем обновлении человека и вовлечении ве-
рующих в жизнь Царства посредством участия в церковной жизни и совершении 
благих дел. При этом эсхатологическая перспектива сохраняет свою актуальность, 
напоминая о конечном установлении Божьей власти в будущем. Поиск Царства Бо-
жия – это не пассивное ожидание, а активное участие в творении добра. Ведь даже 
капля воды, упавшая на камень, со временем пробивает его.

В православном богословии Царство Божие понимается как духовная реаль-
ность, которая реализуется в сердце верующего: «Царство Божье внутри вас» [1, 
с. 1112]. А также как будущее событие, когда Бог установит Свой окончательный 
порядок. Царство Божие начинается в сердце каждого человека и раскрывается в 
любви и правде, которыми наполняется жизнь.

В православном богословии Царство Божие это не статичный пункт назначе-
ния, а динамичный процесс преображения, подобный зерну горчичному, которое, 
упав в землю, произрастает в древо великое. Это не просто удел избранных, но 
и всеобъемлющая реальность, пронизывающая собой все творение, подобно све-
ту, рассеивающему тьму. И ищущий его уподобляется путнику, стремящемуся к 
горной вершине, преодолевающему препятствия и находящему в себе силы для 
восхождения.

В трудах святых отцов оно предстает как «жемчужина многоценная», ради ко-
торой стоит оставить все прежние привязанности и устремиться к высшей цели. 
Митрополит Антоний Сурожский писал: «Потому что Бог является полнотой жиз-
ни, полнотой радости, полнотой бытия, Он хочет всё это разделить с нами» [11]. 
Это не просто надежда на будущее, но и возможность уже сейчас прикоснуться 
к вечности, ощутить присутствие Бога в своей жизни, стать сопричастным Его 
любви и милосердию.

В конечном итоге, Царство Божие – это не географическое понятие, а Лествица 
Иакова, ведущая от земли к небесам, от временного к вечному. Это преображение 
человека, его ума, сердца и воли, в соответствии с образом Божиим. Это путь, на 
котором каждый верующий становится соработником Богу, участвуя в созидании 
любви и правды на земле. Оно предполагает любовь к Богу и ближнему, смире-
ние, милосердие, прощение, отказ от гордости, насилия и эгоизма. Заповеди бла-
женства как раз и описывают качества людей, принадлежащих к этому царству.



273

Научные конференции

Раздел III

Концепции воскресения, суда, Царства Божия и нового 
творения в православной эсхатологии: теологические 
основы и современное восприятие

Концепция Нового творения
Концепция нового творения (или обновлённого мира) занимает ключевое ме-

сто в христианской теологии, особенно в связи с эсхатологией, сотериологией и 
христологией. Еще в Ветхом завете пророки предсказывали грядущее обновление 
всего творения. «Ибо вот, Я творю новое небо и новую землю; и прежние уже не 
будут воспоминаемы» [1, с. 728]. Новое творение связывается с восстановлением 
гармонии, утраченной после грехопадения.

В православной эсхатологии идея «Нового творения» уходит корнями в 
Священное Писание, прежде всего в Откровение Иоанна Богослова, где пред-
ставлено описание нового неба и новой земли, на которых смерти не будет уже 
(Откр.  21:1–5). «И увидел я новое небо и новую землю, ибо прежнее небо и 
прежняя земля миновали, и моря уже нет» [1, с. 1344]. Это учение акцентирует 
внимание на том, что падение Адама нарушило изначальный боговдохновенный 
замысел Божий о творении, и эсхатологическое обновление восстановит его в 
полной гармонии. «Ибо знаем, что вся тварь совокупно стенает и мучится до-
ныне» [1, с. 1234]. Бог, будучи Творцом и Искупителем, не уничтожит мир, а пре-
образит его, воздвигнув вечным и свободным от тления, что становится высшей 
точкой божественного плана спасения. «Что и сама тварь освобождена будет от 
рабства тлению в свободу славы детей Божиих» [1, с. 1234]. Ключевой состав-
ляющей Нового творения выступает воскресение мёртвых, обожение человека и 
всего космоса.

Кроме того, в православной традиции данная концепция отвергает дуалисти-
ческие ереси, провозглашающие разделение между материей и духом. Дуалисти-
ческие ереси (манихейство, богомильство, павликанство и катарство) утвержда-
ли существование двух равноправных начал, добра и зла, света и тьмы, Бога и 
дьявола (или материи). Согласно им духовный мир – это творение Бога, доброе 
по природе. А материальный мир – это творение злого начала падшего божества 
или, как говорят еретики-гностики, демиурга. Из этого следовало отрицание бла-
гости творения, подлинного воплощения Христа (ведь Бог не мог воплотится в 
злую материю) и телесного воскресения и святости материи.

Согласно православной точке зрения, Бог единый Творец всего сущего, и нет 
иного начала вне Его. «Всё чрез Него начало быть, и без Него ничто не начало 
быть, что начало быть» [1, с. 1127]. Любая идея второго начала приравнивается 
к отрицанию всемогущества и благости Бога. «И увидел Бог всё, что Он создал, 
и вот, хорошо весьма» [1, с. 6]. Материальный мир не зол по природе, а искажен 



274

Научные конференции

Раздел III

грехом, то есть тварной волей, но не своим бытием. Зло не субстанция, а отсут-
ствие добра, это отдаление от Бога. Святитель Афанасий Великий говорил отно-
сительно феномена зла в мире. «Зло не от Бога и не в Боге, его не было в начале и 
нет у него какой-либо сущности, но люди сами, с утратою представления о добре, 
по своему произволу стали примышлять и воображать не сущее» [12].

Новое творение – это не новое начало после разрушения, а преображение ста-
рого в нетление. Св. Иоанн Дамаскин в Точном изложении православной веры 
говорит: «Творит же Он мысля, и мысль эта, дополняемая Словом и завершаемая 
Духом, становится делом» [6]. Это не ограничивается лишь спасением отдель-
ного индивида, но носит космический характер, вся вселенная вступит в Цар-
ство Божие, где праведники обретут вечную жизнь в близости к Богу. Грех и зло 
будут окончательно уничтожены, а творение достигнет своей предвечной изна-
чальной цели, заданной в Боге. Таким образом, православие отвергает дуализм и 
учение о полном уничтожении материи. Материя сотворена Богом и призвана к 
вечному бытию, очищенному, просветлённому, «одухотворённому». Воскресший 
Христос – это первенец этого творения. Его прославленное тело – образ будуще-
го состояния мира. Апостол Павел пишет в первом послании Колоссянам: «И Он 
есть глава тела Церкви; Он – начаток, первенец из мёртвых, дабы иметь Ему во 
всём первенство» [1, с. 1290]. А Дух Святой это тот, кто «обновляет лице земли» 
и делает возможным это преображение уже сейчас в Церкви и Таинствах. «по-
шлёшь дух Твой – созидаются, и Ты обновляешь лицо земли». [1, с. 578].

Цель творения (τέλος) — «обожение космоса», всё творение войдёт в Боже-
ственную жизнь, не переставая быть собой. Это состояние «вечная Пасха», когда 
Бог будет «всё во всём». Из первого послания к Коринфянам, «Когда же всё по-
корит Ему, тогда и Сам Сын покорится Покорившему всё Ему, да будет Бог всё во 
всём». [1, с. 1259].

Современное восприятие
Архимадрит Софроний (Сахаров), акцентируя универсальный характер 

спасения, говорит, что любовь Божия охватывает всё творение. «Новый акт 
творения уже не в виде повеления: «да будет», но как обращение к разумно-
му существу как чаду Небесного Отца, не насильственно зовущее к чудному 
восхождению в Царство любви Отчей, где нет ни смерти, ни начала, ни конца. 
Духу нашему дается разумение, что воистину слово Христа исходит «от Отца 
светов» (Иак.1:17–8), Который «восхотев, родил нас словом истины». В слове 

Концепции воскресения, суда, Царства Божия и нового 
творения в православной эсхатологии: теологические 
основы и современное восприятие



275

Научные конференции

Раздел III

Христа заключена Божественная жизнь, и тот, кто открывает ему сердце до кон-
ца, становится богоподобным» [10].

Митрополит Диоклийский Каллист (Уэр), развивая космологическую и евха-
ристическую интерпретацию, пишет, что в Евхаристии уже раскрывается новое 
творение, ибо в ней материя (хлеб, вино) становится Телом будущего века. «Ев-
харистия – это исходный пункт вселенского преобразования» [8]. Тварный мир в 
Евхаристии – Хлеб и вино – плоды земли и труда человеческого. Эти вещества 
представляют всё творение, возносимое к Богу. В молитвах литургии говорится: 
«Твоя от Твоих Тебе приносяще о всех и за вся». Это акт евхаристического возне-
сения мира. Человек как священник творения приносит Богу материю, и она воз-
вращается преображённой как Тело и Кровь Христовы. Поэтому в Евхаристии 
природа как материя не уничтожается, а наоборот раскрывается ее предназна-
чение быть посредником Божественного присутствия, носителем Божественной 
энергии, и в этом начало космического обожения (θεοποίησις).

Таким образом и Христос становится «новым Адамом». Апостол Павел в пер-
вом послании к Коринфянам пишет: «Первый человек – из земли, перстный, вто-
рой человек – Господь с неба» [1, с. 1260]. Через Воплощение Христос соединяет 
в Себе творение и Творца. В Евхаристии это соединение становится доступным 
всему миру через Церковь. Каждая литургия – это икона преображённой вселен-
ной, в которой всё находится в единстве, мире и любви. В ней и присутствует 
тот прообраз нового неба и новой земли (Откр. 21:1). А человек в данном случае 
становится посредником между Богом и миром. Через участие в Евхаристии он 
не только спасается индивидуально, но и становится священником космоса, че-
рез которого всё творение приносится Богу. Как писал прот. Александр Шмеман: 
«Подобно тому, как Царство Божие должно ещё наступить, но уже теперь – по-
среди нас, так же и Евхаристия». То есть Церковь в Евхаристии становится «те-
лом Христовым» не символически, а онтологически.

Современная православная мысль видит в этой идее не только эсхатологиче-
скую надежду, но и этическое призвание к бережному отношению к миру как 
к священному дару, предназначенному к преображению, а не разрушению. По-
скольку у первозданного Адама до грехопадения было повеление именно хра-
нить и возделывать рай. «Возделывать его и хранить его» [1, с. 6].

Святитель Иоанн Златоуст в своих проповедях подчеркивал, что эсхатология – 
это не отвлеченная идея, а призыв к святости здесь и сейчас, ведь настоящее 
творение должно отражать будущее преображение. Отсюда новое творение увле-

Концепции воскресения, суда, Царства Божия и нового 
творения в православной эсхатологии: теологические 
основы и современное восприятие



276

Научные конференции

Раздел III

кает верующих к аскетической борьбе и любви, подготавливая их к встрече со 
Христом в Его славе. Оно провозглашает единство Бога и творения в вечности, 
где всякая сторона бытия достигнет полноты и совершенства. Это учение вселяет 
надежду, раскрывая, что земные страдания носят временный характер, а Божий 
замысел непременно приведёт к триумфу божественной благодати и спасения.

Переходя непосредственно к итогам исследования, представляется возмож-
ным сделать вывод о том, что в данной статье рассмотрено четыре православных 
концепции: Концепции Воскресения, суда, Царство Божия и нового творения. 
Данное сопоставление концепций было проведено на основе сравнительного ана-
лиза, а также светских теологических, богословских, и святоотеческих исследо-
ваний. В целом, в ходе проведенного исследования удалось обобщить истинность 
православных позиций относительно данных концепций. Проанализировать 
концепцию суда Божия, сопоставить ее с толкованием западной католической и 
протестантской мысли и сделать критический анализ дуалистических мнений в 
противовес православному учению в отношении концепции нового творения. А 
также отразить те моменты данных концепций, которые неверно трактовались в 
разные эпохи развития Христианства.

Библиография
1.	 Библия: Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета: в русском 

переводе с параллельными местами и приложениями / по благословению святей-
шего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II. - М.: Библейские общества, 
1995. - 1376 с. 

2.	 Василий Великий, свт. О Святом Духе. К святому Амфилохию, еписко-
пу иконийскому [Электронный ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Vasilij_
Velikij/o_svyatom_duhe/ (дата обращения 02.11.2025).

3.	 Григорий Богослов (Назианзин), свт. Симфония по творениям святителя 
Григория Богослова [Электронный ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Kirill_
Aleksandrijskij/slovo-o-iskhode-dushi-i-strashnom-sude/ (дата обращения 02.11.2025).

4.	 Иоанн Златоуст, свт. Беседа о воскресении мертвых [Электронный ре-
сурс]. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Zlatoust/o_voskresenii/ (дата обра-
щения 02.11.2025).

5.	 Иоанн Златоуст, свт. Беседа о совершенной любви, и о воздаянии по до-
стоинству дел, и о сокрушении [Электронный ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/
otechnik/Ioann_Zlatoust/o_soversh_lubvi/ (дата обращения 02.11.2025).

Концепции воскресения, суда, Царства Божия и нового 
творения в православной эсхатологии: теологические 
основы и современное восприятие



277

Научные конференции

Раздел III

6.	 Иоанн Дамаскин, преп. Точное изложение православной веры [Электрон-
ный ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Damaskin/tochnoe-izlozhenie-
pravoslavnoj-very/2 (дата обращения 02.11.2025).

7.	 Кирилл Александрийский, свт. Слово об исходе души и Страшном Суде 
[Электронный ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Kirill_Aleksandrijskij/
slovo-o-iskhode-dushi-i-strashnom-sude/ (дата обращения 02.11.2025).

8.	 Каллист (Уэр), митр. Единство и миссия. [Электронный ресурс]. – URL: 
https://psmb.ru/a/mitropolit-kallist-uer-edinstvo-i-missiya.html (дата обращения 
02.11.2025).

9.	 Неллас Панайотис. Обожение. Основы и перспективы православной ан-
тропологии. [Электронный ресурс]. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Nellas-
Panajotis/obozhenie-osnovy-i-perspektivy-pravoslavnoj-antropologii/2 (дата обраще-
ния 02.11.2025).

10.	 Софроний (Сахаров), архм. Видеть Бога как Он есть [Электронный ре-
сурс]. – URL: https://azbyka.ru/otechnik/Sofronij_Saharov/videt-boga-kak-on-est/15 
(дата обращения 02.11.2025).

11.	 Церковь и время: научно-богословский и церковно-общественный жур-
нал. № 4(17) / по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси 
Алексия II; гл. ред. Кирилл (Гундяев), митр. ; ред.: В. Боровой, протопр. и др. - М. 
: Московский Патриархат, 2001. - 302 с.

12.	 Энциклопедия изречений Святых отцов и учителей Церкви по различ-
ным вопросам духовной жизни [Электронный ресурс]. – URL: https://azbyka.
ru/otechnik/prochee/entsiklopedija-izrechenij-svjatyh-ottsov-i-uchitelej-tserkvi-po-
razlichnym-voprosam-duhovnoj-zhizni/35 (дата обращения 02.11.2025).

Концепции воскресения, суда, Царства Божия и нового 
творения в православной эсхатологии: теологические 
основы и современное восприятие



278

Информация для авторов

Приложение

Информация для авторов

Параметры оформления статей должны соответствовать требованиям, уста-
новленным для научных журналов, включаемых в Российский индекс научного 
цитирования (РИНЦ). Правила оформления статей см. в Приложении 1. Пред-
ставляемые статьи должны содержать высокий процент оригинальности (не ме-
нее 70 %).

Объем статьи должен быть не менее 18 000 печатных знаков.
Статьи, не соответствующие установленным требованиям, будут отправляться 

на обязательную доработку авторам.
Статьи, оформленные в соответствии с указанными требованиями, принима-

ются проректором по научной работе на электронный адрес skolesnikov2015@
yandex.ru

Публикация статей, представленных в сборник и соответствующих установ-
ленным требованиям и тематике, бесплатна. Редколлегия оставляет за собой пра-
во отклонить статьи, не соответствующие требованиям и тематике сборника.



279

Информация для авторов

Приложение

Приложение 1
Правила оформления статей

Тексты рукописей представляются в формате doc для Microsoft Office 2000/XP, 
оформленные в соответствии с приведенными ниже правилами. Интервал оди-
нарный, шрифт 14. Каждая статья должна иметь код УДК или ГРНТИ.

Статья должна иметь следующую структуру:
1) имя автора – [сан] имя [отчество] (полностью) фамилия (на русском и ан-

глийском языках);
2) сведения об авторе – все ученые степени, основные занимаемые в данный 

момент должности (на русском и английском языках); полное название органи-
зации – место работы автора, страна, город (на русском и английском языках); 
адрес электронной почты автора;

3) название статьи (на русском и английском языках);
4) аннотация – 7-8 предложений (объемом примерно 600 знаков), в которых из-

ложены цели, методы и результаты работы, подчеркнуты новые и важные аспек-
ты исследования (на русском и английском языках);

5) ключевые слова – 8–10 слов, характеризующих статью, по которым она бу-
дет индексироваться в электронных базах данных (на русском и английском язы-
ках); отделяются друг от друга точкой с запятой;

6) текст статьи;
7) библиография – оформленный в соответствии с библиографическими тре-

бованиями список использованной автором литературы (на русском языке);
8) список иллюстраций – приводимый, в случае необходимости, список при-

сылаемых отдельно от текста статьи иллюстраций.
При наличии текстов на древних языках рекомендуется использовать шрифты 

типа Unicode. 
Страницы не нумеруются. Список литературы размещается в конце статьи. 

Ссылки на источники в тексте заключаются в квадратные скобки с указанием но-
мера из списка использованных источников и номеров страниц при цитировании. 
Ссылки оформляются как затекстовая библиографическая ссылка согласно ГОСТ 
7.0.5-2008 (см. Приложение 2). В конце статьи приводится библиография, в ко-
торой указываются все архивные документы, бумажные и интернет-публикации, 
на которые имеются ссылки в тексте статьи (образец оформления статьи см. При-
ложение 3). Не использовать табуляций и автоматических списков.



280

Информация для авторов

Приложение

Приложение 2

Единый формат оформления пристатейных библиографических списков  
в соответствии с ГОСТ Р 7.05-2008 “Библиографическая ссылка”

Авторефераты:
Глухов В. А. Исследование, разработка и построение системы электронной до-

ставки документов в библиотеке: Автореф. дис. канд. техн. наук. – Новосибирск, 
2000. – 18 с.

Аналитические обзоры:
Экономика и политика России и государств ближнего зарубежья : аналит. об-

зор, апр. 2007, Рос. акад. наук, Ин-т мировой экономики и междунар. отноше-
ний. – М. : ИМЭМО, 2007. – 39 с.

Диссертации:
Фенухин В. И. Этнополитические конфликты в современной России: на приме-

ре Северо-Кавказкого региона : дис. … канд. полит.наук. – М., 2002. – С.54–55.

Интернет-документы:
Официальные периодические издания : электронный путеводитель / Рос.нац. 

б-ка, Центр правовой информации. [СПб], 200520076. URL: http://www.nlr.ru/
lawcrnter/izd/index.html (дата обращения: 18.01.2007)

Логинова Л.Г. Сущность результата дополнительного образования детей 
// Образование: исследовано в мире: междунар. науч. пед. интернет-журн. 
21.10.2003. URL: http://www.oim.ru/reader.asp?nomer=366 (дата обращения: 
17.04.2007)

Литчфорд Е.У. С Белой Армией по Сибири [Электронный ресурс] // Восточ-
ный фронт армии Генерала А. В. Колчака: сайт. – URL: http://east-front.narod.ru/
memo/latchford.htm (дата обращения: 23.08.2007)

Материалы конференций:
Археология: история и перспективы: сб. ст. Первой межрегиональной конф., – 

Ярославль, 2003. 350 с.



281

Информация для авторов

Приложение

Марьинских Д.М., Разработка ландшафтного плана как необходимое условие 
устойчивого развития города (на примере Тюмени) // Экология ландшафта и пла-
нирование землепользования: тезисы докл. Ксерос. конф. (Иркутск, 11-12 сент. 
2000 г.). – Новосибирск, 2000. – С.125–128.

Монографии:
Тарасова В. И. Политическая история Латинской Америки : учеб.для вузов. – 

М.: Проспект, 2006. – С.305–412.
Философия культуры и философия науки: проблемы и гипотезы: межвуз. сб. 

науч. тр. / Сарат. гос. ун-т; [под ред. С. Ф. Мартыновича]. – Саратов : Изд-во Са-
рат. ун-та, 1999. – 199 с.

Райзберг, Б. А. Современный экономический словарь / Б. А. Райзберг, Л. Ш. 
Лозовский, Е. Б. Стародубцева. – 5-е изд., перераб. и доп. – М.:ИНФРА-М, 2006. 
– 494 с.

Статьи из журналов или сборников:
Адорно Т. В. К логике социальных наук // Вопр. философии. – 1992. – №10. – 

С. 76–86.
Crawford P. J., Barrett T. P. The reference librarian and the business professor: a 

strategic alliance that works // Ref. Libr. 1997. Vol. 3. № 58. P.75–85.
Кузнецов, А. Ю. Консорциум – механизм организации подписки на электрон-

ные ресурсы // Российский фонд фундаментальных исследований: десять лет 
служения российской науке. – М.: Науч. мир, 2003. – С.340–342.

Электронные ресурсы:
Художественная энциклопедия зарубежного классического искусства [Элек-

тронный ресурс]. – М. : Большая Рос.энцикл. [и др.], 1996. – 1 электрон. опт. диск 
(CD-ROM).



282

Информация для авторов

Приложение

Приложение 3
Образец оформления статьи

УДК 008-027.21
Колесников Сергей Александрович

доктор филологических наук, 
проректор по научной работе Белгородской духовной семинарии,

Россия, г. Белгород,
Skolesnikov2015@yandex.ru

Метафизика света и тени в богословии иконы  
отца Павла Флоренского

Аннотация. В статье рассматривается вопрос о своеобразии богословия иконы в тру-
дах отца Павла Флоренского. Особый акцент в статье делается на решении проблемы 
взаимоотношения лица и лика, фиксации тех выводов, которые делал отца П. Флорен-
ский при рении данной проблемы. К основным выводам можно отнести следующие: 
тесная духовная связь между реальным лицом и иконописным ликом; возможность воз-
действия иконного образа на внешний облик созерцателя; уподобление лика Божьему 
образу; опасность духовного оскудения, внешне проявляющаяся в деградации облика в 
личину; специфика пространственно-временных отношений между молитвенником и 
иконой; формирование основных положений богословского искусствоведения. 

Ключевые слова: П.А. Флоренский; богословие иконы; богословское искус-
ствоведение; иконный лик; лицо; личина; иконопись

Kolesnikov Sergey A.
Doctor of philological Sciences, 

Vice-rector for research, Belgorod theological Seminary,
Russia, Belgorod,

Skolesnikov2015@yandex.ru

Metaphysics of light and shadow in the theology of icon Pavel Florensky

Abstract: Тhis article considers the question about the originality of the theology 
of icons in the works of Р. Pavel Florensky. Special emphasis is made on solving the 



283

Информация для авторов

Приложение

problem of the relationship between face and face, fixing what conclusions did the 
Р. P. Florensky in the reconciliation of this problem. The main findings include the fol-
lowing: a spiritual connection between the real person and iconographic face; the pos-
sible impact of the icon image on the appearance of the contemplator; the likening of 
the face of God pattern; the danger of spiritual impoverishment, outwardly manifested 
in the degradation of the image in the mask; the specificity of the spatio-temporal rela-
tionship between the prayer book and icon; the formation of the main provisions in the 
theological arts. 

Keywords: P. A. Florensky; the theology of the icon; theological criticism; the icon 
of the face; face; mask; iconography.

Текст статьи……
Ссылки на источники внутри текста в квадратных скобках [2, с. 46].

Библиография
1.	 П.А. Флоренский: pro et contra / Сост., вступ. ст., примеч. и библиогр. 

К.Г. Исупова. – СПб.: РХГИ, 1996. – 480 с.
2.	 Мень А. Мировая духовная культура. Христианство. Церковь. – М.: Фонд 

имени Александра Меня, 1995. – 264 с.
3.	 Флоренский П., священник. Сочинения в четырех томах. Том 2. – М.: 

Мысль, 1996. – 320 с.
4.	 Степун Ф. Бывшее и несбывшееся. Т. 1 . – Нью-Йорк: Изд-во им. Чехова, 

1956. – 284 с.



Учредитель журнала: 
Религиозная организация – духовная образовательная  организация 

 высшего образования «Белгородская Православная Духовная семинария  
(с миссионерской направленностью) православной религиозной  

организации Белгородской и Старооскольской епархии  
Русской Православной Церкви Московского Патриархата.

ТРУДЫ БЕЛГОРОДСКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ  
ДУХОВНОЙ СЕМИНАРИИ

(С МИССИОНЕРСКОЙ НАПРАВЛЕННОСТЬЮ)

Выпуск XХI

Научно-образовательный журнал

Журнал выходит два раза в год

Адрес редакции и издательства: 308009, РФ, г. Белгород, Белгородский пр-т, 75. 
Тел. 8 (4722) 27-47-72. e-mail: bpds_web@mail.ru

Подписано в печать: 20.12.2025. Дата выхода 24.01.2026.
Формат 72х104 1/16. Гарнитура «Таймс».

Объем журнала: 16 а. л.

Свободная цена.

Оригинал-макет подготовлен 
Издательским домом Белгородской митрополии  

во имя священномученика Никодима, епископа Белгородского.
Технический редактор: А. Кутковой.

Отпечатано в типографии издательства «Эпицентр»
г. Белгород, ул. Богдана Хмельницкого, 135, офис 40. 

Тираж 100 экз. Заказ     .


